

श्रीनारायणतीर्थविरचितया भक्तिचन्द्रिकया समन्वितम्

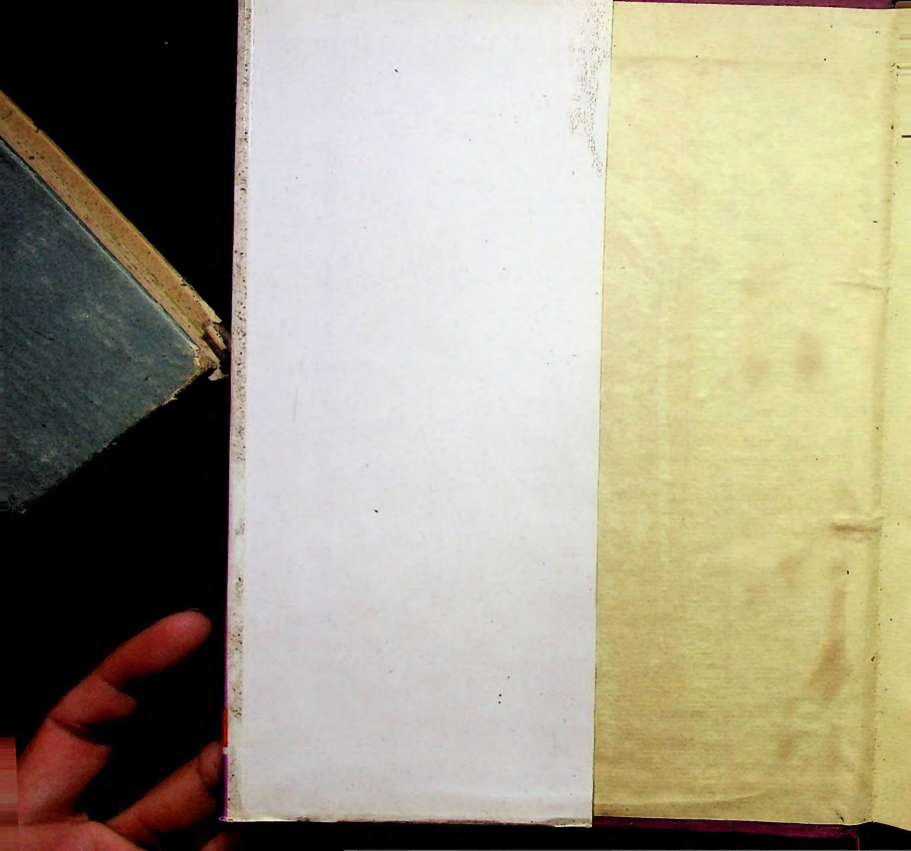
कुलपतेः डॉ. मण्डनमिश्रस्य प्रस्तावनया समलङ्कृतम्

सम्पादकः आचार्यश्रीबलदेव-उपाध्यायः

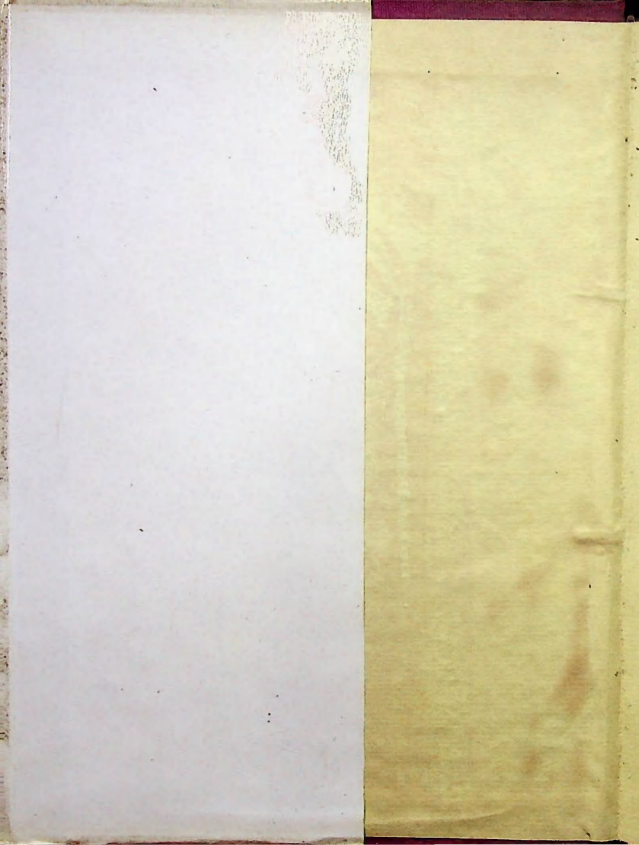
सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयः, वाराणसी

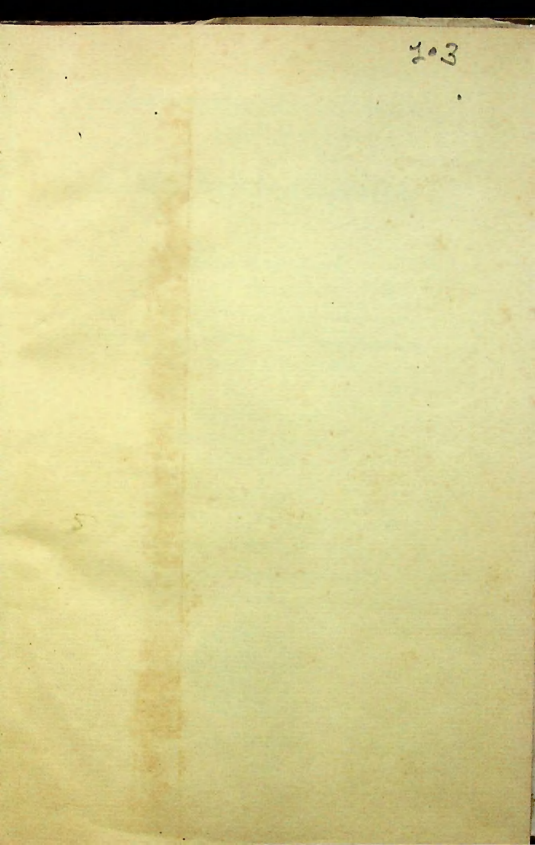












SARASVATI

## ŚĀNDIL

BH

ŚRĪ NÆ ( With Svapneśvarz Bhaktimīm

DR. M

ĀGĀRYAŚRĪ Ex-Director

Sampurnanai

VA

## BHAVANA-GRANTHAMĀLĀ [ Vol. 9 ]

## **TABHAKTISŪTRA**

WITH

AKTICANDRIKĀ

BY

RĀYAŅA TĪRTHA

a-Bhāṣya, Nārada-Bhakti-Sūtra-

namsā etc in appendix )

REWORD BY

ANDAN MISHRA

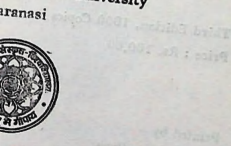
E-CHANCELLOR

DITED BY

LADEVA UPĀDHYĀYA

Research Institute

Sanskrit University



NASI 998

SARASVATI

## ŚĀNDIL

BH

ŚRĪ N =

( With Svapneśvar

Bhaktimīs

DR. N

Ex-Direct
Sampurnan

ĀCĀRYAŚRĪ

## HAVANA-GRANTHAMĀLĀ [ Vol. 9 ]

## **ABHAKTISŪTRA**

WITH

AKTICANDRIKĀ

BY

RÂYANA TĪRTHA

a-Bhāşya, Nārada-Bha<mark>kti-Sūtra-</mark> namsā etc in appendix )

OREWORD BY

IANDAN MISHRA

ICE-CHANCELLOR

EDITED BY

BALADEVA UPĀDHYĀYA

-r. Research Institute

and Sanskrit University

Varanasi



RANASI 1998



# SARASVATĪBHAVANA-GRANTHAMĀLĀ [ Vol. 9 ]

## ŚĀNDILYABHAKTISŪTRA

WITH

**BHAKTICANDRIKĀ** 

BY

ŚRĪ NĀRĀYAŅA TĪRTHA

(With Svapneśvara-Bhāṣya, Nārada-Bhakti-Sūtra-Bhaktimīmamsā etc in appendix)

FOREWORD BY

DR. MANDAN MISHRA

VICE-CHANCELLOR

EDITED BY

ĀCĀRYAŚRĪ BALADEVA UPĀDHYĀYA

Ex-Director, Research Institute

Sampurnanand Sanskrit University

Varanasi



VARANASI 1998 Research Publication Supervisor— Director, Research Institute Sampurnanand Sanskrit Universit Varanasi.

Dr. Harish Chandra Mani Tripathi Director, Publication Department Sampurnanan i Sanskrit University Varanasi-221 002.

Available at—
Sales Department,
Sampurnanand Sanskrit University
Varanasi-221 002.

Q

3

Third Edition, 1000 Copies
Price | Rs. 100,00

0

Printed by—
Gaurishankara Press
Madhyameshvara,
Varanasi-1.

### सरस्वतीभवन-ग्रन्थमाला

[ नवमं युष्पम् ]

# शाण्डिल्यभाक्तिसूत्रम्

श्रीनारायणतीर्थंविरचितया

भक्तिचिद्रकया समन्वतम्

्य परिशिष्टे स्वप्नेश्वरमाध्य-भक्तितत्त्वविवरण-त्रिविधभक्तिविवरण-नारदभक्तिसूत्र-भक्तिमीमांसा-परभक्तिसूत्रैः संविलितम् )

कुलपतेः डाॅ०मण्डनमिश्रस्य प्रस्तावनया समलङ्कृतम्

सम्पादकः

आचार्यंश्रोबलदेव-उपाष्यायः

निदेशकचरः, अनुसन्धानसंस्थानस्य सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालये वाराणसी



वाराणस्याम्

१९२० तमे शकाव्ये

१९९८ समे खेस्साव्हे

'६०५५ तमे वैक्रमास्वे

अनुसन्धान-प्रकाशन-पर्यवेक्षकः — निवेदाकः, अनुसन्धान-संस्थानस्य सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यास्ये बाराणसी ।

प्रकाशकः — डाँ० हरिष्ठचन्द्रमणित्रिपाठी निवेशकः, प्रकाशनिवशास्य सम्पूर्णानन्दसंस्कृतिवश्वविद्यालये वाराणसी–२२१ ००२.

0

प्राप्ति-स्थानम् — विक्रय-विभागः, सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविश्वविद्यालयस्य वाराणसी–२२१ ००२

0

तृतीयं संस्करणम्, १००० प्रतिरूपाणि मूल्यम्—१००=०० रूप्यकाणि

0

मुद्रकः — गौरीशङ्कर-प्रेस, मध्यमेश्वर, वाराणसो-१

#### प्रस्तावना

भक्तिनीम भारतीयसंस्कृतेः सर्वस्यम् । भारतीयसाहित्यं भक्तिप्रभावेण सर्वथा सम्पूर्णम् । विश्वविद्यालयोऽयं भारतीयविद्यानां भारतीयतत्त्वानां च समुप्रबृंहणे संलग्नोऽस्ति, अत एव विभिन्नान् तत्त्वज्ञानविष्यानिष्कृत्य प्रकाशनमाला विश्वविद्यालयेनानेन प्रवितता । तिस्मन्नेव क्रमे सरस्वतीभवन-ग्रन्थमालायां नवमपुष्परूपेण श्रीनारायणतीर्थविरचितया भक्तिचित्रक्या समन्वितस्य "शाण्डिल्यभक्तिसूत्रम्" इति ग्रन्थस्य तृतोयमिदं संस्करणं प्रकाश्यता विश्वविद्यालयेन सुमहद्गौरवमनुभूयते ।

ग्रन्थस्यास्य प्रथमसंस्करणस्य सम्पादनं तत्रभवद्भिः पण्डितथो-अनन्त-ग्रास्त्रिफडेकेमहोदयेः कृतम् । प्रथमसंस्करणं तत्रभवद्भिः स्वनामधन्येः पद्मभूषणाद्युपाधिविभूषितेः श्रद्धेयेमंहामहोपाध्यायश्रीगोपोनाथकविराख-महोदयेः स्वकोयेनाषीविदेन तथा च तत्कालीनैः काधिकराजकीयसंस्कृत-महाविद्यालयस्य प्राचार्यः स्वनामधन्येः डाँ० मङ्गलदेवशास्त्रिभः स्वकीय-प्रस्तावनया संशोभितम् । द्वितीयं च संस्करणं तत्रभवतां वन्दनीयचरणानां पण्डितश्रीबलदेव-उपाध्यायमहोदयानां सम्पादकत्वे तेषां भूमिकया सह प्रकाशितम् ।

स्यमस्ति महतो हर्षस्य विषयो यत् श्रद्धेयानां पण्डितश्री-उपाध्याय-महोदयानां शताब्दिवर्षं एव महतो प्रन्थस्यास्य तृतीयसंस्करणं प्रकाश्यत इति । स्रहमिमं प्रकाशनं तत्रमवतामुपाध्यायवर्य्याणामस्मिन् शतके संस्कृतवाङ्मयस्य विकासाय सर्वस्मिन्नपि जगित पुनःप्रतिष्ठाये विहितमवदानं प्रति सम्मान-पुष्पाञ्जलिसमर्पणत्वेनाञ्जीकरोमि । श्रद्धेयै: श्री-उपाध्यायमहोदयै: स्वकीयायां भूमिकायां धर्मस्य वैशिष्टधस्, वैदिकधर्मस्य चाद्वितीयत्वस्, भक्तेष्ट्गमस्य च स्रोतांसि साधिकारतया प्रस्तुतानि । प्रकाशनमिदं शास्त्रीयदृशाऽपि सर्वोङ्गत्वं भजते, इत्यत्र नास्ति कश्चन संशयः ।

एतादृशस्य गमीरस्य ग्रन्थस्य द्वयोः संस्करणयोः पूर्णता मित्तं प्रति विदुषां श्रद्धामिमव्यञ्जयित । अस्मिन् श्रुमे प्रसङ्गेऽहं तत्रमवद्भ्यः पण्डितथीअनन्तशास्त्रिफडके-महामहोपाध्यायथोगोपीनाथकविराज-डाँ०मङ्गळवेवशास्त्रिपण्डितथोवळवेव-उपाध्यायश्रमृतिभ्य एतद्ग्रन्थसम्बद्धेभ्यो विद्वद्भयः सविनयं प्रणामाञ्जिलं समर्पयामि । ग्रन्थस्यास्य प्रकाशने कृतपरिश्रमेभ्यः प्रकाशनविभागस्य निदेशकेभ्यो डाँ० हरिष्चन्द्रमणित्रिपाठिमहोदयेभ्यः, ईक्ष्यशोधकायडाँ० हरिवंशकुमारपाण्डेयाय, प्रकाशनविभागीयान्यसहयोगिभ्यश्च श्रुमाशीवीदान् प्रयच्छन्, ग्रन्थस्य मुद्रकाय गौरीशङ्करमुद्रणाळयव्यवस्थापकाय च चन्यवादं समर्पयन् ग्रन्थिममं भगवद्भिक्तरिसकेभ्यः श्रद्धालुभ्यः समृपहरामीति ।

वाराणस्याम् कातिकपूर्णियायाम्, विक् संक् २०५५ मण्डनसिधः कुल्पतिः सम्पूर्णानन्दसंस्कृतविद्वविद्यालयस्य भति प्राव भाग कस्य भति विष प्रक निष्म सिम सिम सिम सिम्

सूर्व

व

वि

वा

## प्रास्ताविकम्

### [ द्वितीयसंस्करणस्य ]

इतः पूर्वं सरस्वतीभवनग्रन्थमालायां प्रकाशितो भागद्वयात्मको भक्तिचन्द्रिका-नामा ग्रन्थः साम्प्रतं नानापरिशिष्टादिभिर्मण्डितः प्राकाश्यं नीयते । ग्रन्थस्य प्रथमो भागः १९२४ ईशवीये वर्षे द्वितीयश्च भागः १९३८ ईशवीये वर्षे प्रकाशितचरो विद्यते । अधुना उभयभागात्म-कस्यैतस्य ग्रन्थस्य दोर्लभ्याद् नानापरीक्षासु पाठचग्रन्थत्वेन निर्दिष्टत्वाच्च भक्तितत्त्वनिरूपणपरोऽयं ग्रन्थः प्रकाश्यमानो नूनं भक्तितत्त्वजिज्ञासूनां विपिचतां प्रमोदाय कल्पिष्यत इति ध्रुवं मदीयो विश्वासः। प्रथमसंस्करणे प्रकाशितचराणां वक्तव्यादीनामपि सदुपयोगत्वात् ते ते विषयाः संस्करणेऽ-स्मिन्निप निवेश्यमानाः सन्ति । भक्तिचन्द्रिकायाः पुनः शोधनमपि साम्प्रतं विधीयते । परिशिष्टभागे नवीनानां विषयाणामत्र सन्निवेशो विदुषामुप-काराय भविष्यतीति नूनं प्रतीमः। तत्र प्रथमे परिशिष्टे स्वप्नेश्वरभाष्यस्य सुप्रसिद्धस्य सन्निवेशः, द्वितीये च परिशिष्टे समुपलव्धानां भक्तिसूत्राणामेकत्र सङ्कलनं भक्तितत्त्वानुसन्धानपराणां जिज्ञासूनां ज्ञानपरिवर्धनाय भविष्यति । विषयसाकत्येन ग्रन्थस्य नामकरणेऽपि किञ्चिद् नूतनत्वमाविष्क्रियतेऽस्मिन् संस्करणे । भक्तिचन्द्रिका-स्वप्नेश्वरभाष्याभ्यां संविलतो यावत्प्राप्तभक्ति-सूत्रैवच मण्डितोऽयं शाण्डिल्यभक्तिसूत्रनामा ग्रन्थो भगवच्छ्रीकृष्णकारुण्य-वशात् समाप्ति नीतो भक्तिरहस्योपलब्धये विपश्चित उपकुर्यादिति भूतभावनं विश्वनाथं नामं नामं विरमत्ययं जनः।

वाराणसेयसंस्कृतविश्वविद्यालयः वाराणसी अक्षयतृतीया सं० २०२४ (१२ ५-६७)

बलदेव-उपाध्यायः अनुसन्धानसंस्थानसन्बालकः।

## भूमिका

## [ द्वितीयसंस्करणस्य ]

[9]

## धर्मो विश्वस्य जगतः प्रतिष्ठा

अथ धर्मस्य स्वरूपं तद्वैशिष्टघं प्राणिनां कृते तदुपयोगं च व्याख्यास्यामः । 'धृ'धातोनिष्पन्नोऽयं 'धर्मं'शब्दो धारणार्थमभिव्यनिक्तः । विद्वस्मिन्
जगित सर्वेषां पदार्थानां द्रव्याणां च संयोजनेनैकत्र धारणेन च जीवननिर्वाहः । तद्यं धर्मः प्रभवित । सूर्यश्चन्द्रमास्तारामण्डलं पृथिवी च
परस्परोपकार्योगकारकमावेन सह धृतानि परमेश्वरेण निर्दिष्टानि
स्विविशिष्टानि कार्याणि कर्नु प्रभवन्ति । समाज एव मानवानां स्वोत्कर्षसाधनार्ये सन्ततमपेक्ष्यते तज्जैः । विभिन्नमानसवृत्तीनां व्यष्टिभूतानां
मानवानामेकत्र स्थित्यापादनेनैव समाजस्य समाजत्वं नाम । अत एव
समाजस्य धर्म एव प्रतिष्ठा । न केवलं मानवसमाजस्य, प्रत्युत विश्वस्य
जगतः प्रतिष्ठा धर्म एव । तथा च श्रुतिवचनं समुपजृम्भते—

#### "धर्मो विश्वस्य जगतः प्रतिष्टा"।

'चोदनालक्षणोऽशों धर्मः'। चोदना नाम वेदप्रतिष्ठितमन्त्रैः प्रतिपाद्य-माना विधिक्ष्पा प्रेरणैव। धर्मस्य प्रतिपादकत्वं नाम वेदे एव मुस्यतया उपयुज्यते। अत एव वेदस्याकुण्ठितां शक्ति सम्प्रादायविदो दर्शयन्ति। तथा च शाबरभाष्ये (१।१।२)—'चोदना हि भूतं भवन्तं भविष्यन्तं सूक्ष्मं व्यवहितं विप्रकृष्टमित्येवंजातीयकमर्थं शक्नोत्यवगमयितुम्'' इति। वेदस्य प्रामाण्यत एव स्मृतिलोकप्रसिद्धचादीनामि प्रामाण्यं दुनिवारम्, स्मृते-वेदमूलकत्वाल्लोकप्रसिद्धेस्तदुभयमूलकत्वाच्च। तत्ववचापौष्पयेण वेदेन प्रतिपादितत्वाद् धर्मस्याप्यपौष्येयता दुनिवारा। यथार्थतस्तु निहं देशेन न वा कालेन धर्मः परिच्छिद्यते—देशकालाभ्यामपरिच्छिन्तत्व नाम धर्मत्वम्। धर्मस्य लक्षणम्

'यतोऽभ्युदयिनःश्रेयसिनिद्धिः स धर्मः ।' श्रुत्या यानि कर्माणि विधि-रूपेण विहिनानि, तानि धर्म इति कथ्यन्ते । यानि च कर्माणि निषिध्यन्ते श्रुत्याः तानि अधर्म इति मन्यन्ते धर्माधर्मव्यवस्थायां वेदस्य परम-प्रामाण्यात् । तथा च श्रीमद्भागवते व्यासस्य गम्भीरार्थप्रतिपादकं वचनम् —

> वेदप्रणिहितो धर्मो ह्याधर्मस्तद्विपर्ययः। वेदो नारायणः साक्षात् स्वयम्भुरिति शुश्रुम ॥

(भाग० ६। १।४०)

भगवत्प्रणीतत्वेन धर्मस्य ज्ञाता बोद्धा च भगवानेक एव, न ऋषयः, च वा देवाः, न वा सिद्धाः, कुतो मनुष्या विद्याधरचारणादय इति प्रतिपादितं श्रीमद्भागवते —

धर्म तु साक्षाद् भगवत्प्रणीतं

न वै विदुऋ पयो नापि देवाः।

न सिद्धमुख्या असुरा मनुष्याः

कुतश्च विद्याधरचारणादयः।।

(भा० ६।३।१९)

धर्मस्याश्रयणेनैव इहलोके प्राणिनामभ्युदयः सञ्जायते अमुष्मिन् लोके निःश्रेयसरूपा मुक्तिश्चोपलभ्यते । धर्मस्य धारकत्वं श्रीवेदव्यासो नानावचनैर्महाभारते प्रतिपादयति—

> धारणाद् धर्म इत्याहुर्धर्मेण विधृताः प्रजाः। यः स्याद् धारणसंयुक्तः स धर्म इति निरचयः॥

> > (महा॰ शान्ति॰ १०९।११)

### धर्मस्य वैशिष्टचम्

अधिकारिभेदस्वीकरणं प्रथमं तावद् वैशिष्टचं धर्मस्य मानवानां बुद्धिस्वभावादीनां नितान्तं भिन्नत्वात्। न हि सर्व एव मानवा एकस्येव धर्मोपदेशस्यानुकृत्यं भजन्ते। योग्यतामनुसृत्य निर्दिष्टो हि धर्मः सर्वदा हितावहः श्रेयष्करश्च भवति। न हि मनुजाः समानयोग्यताभाजोऽवलोक्यन्ते, सत्त्वादीनां च तत्स्थानां गुणानां तत्र तत्र परस्परमुपचयापचयत्वेन तेषां मानसवृत्तीनामनेकरूपत्वात्।

कर्मसिद्धान्तस्वीकारश्च द्वितीयं वैशिष्टचम् । लोकेऽस्मिन् प्रत्यह-मनुभूयमानदशावैषम्यस्यानेनैव सिद्धान्तेन सामञ्जस्यं घटते । केचन आढ्याः सुखेनैव स्वं कालं यापयन्तिः अपरे च हीनाः क्लेशेनैव स्वं समयं नयन्ति । को हेतुरस्य दशावैषम्यस्य ? न हि सर्वेषां जनके परमेश्वरे नैर्घृण्यं कल्पियतुं पार्यतेः प्राणिनां कर्मानुक्ल्यादेव दशाविपर्ययस्य विनिश्चेतुं सुशकत्वात् । वैशिष्टचद्धयसमाश्रयणे हि सर्वासां समस्यानां समाधानं कर्तुं पार्यते विद्वज्जनैः । अन्येषु मतेष्वधिकारिभेदस्वीकरणाभावात् समान एवोपदेशस्तन्मतानुयायिनां निखिलानामुपयोगाय विधीयते । एष तु नितान्तमनीचित्यं भजते । न हि सर्व एव तन्मतावलम्बिनः समानबुद्धि-वैभवशीला विलोक्यन्ते, येनोपदेशस्य सामान्यरूपमङ्गीक्रियेत । कर्मसिद्धान्त-स्वीकाराभावे विश्वस्मिन् प्रत्यहं प्रतिक्षणं चानुभूयमानो व्यवहारभेदो न कथमपि सत्तर्केण समर्थयितुं पार्यते । अत एव वेदप्रतिपाद्यधर्मस्य माहात्म्यं विद्वज्जनैहररीकरणीयमेवेति, धर्मोपदेशविषयेऽधिकारिभेदस्वीकरणात् कर्म-सिद्धान्तसमर्थनाच्वेति दिक् ।

## वैदिकधर्मस्याद्वितीयत्वम्

धर्मस्त्वेक एव । स च चोदनाप्रतिपाद्यो वैदिको धर्मः । अन्ये तु धर्मशब्देन प्रायशो व्यपदिश्यमाना अपि सम्प्रदाया एव । सम् + प्रोपसर्गाभ्यां
युक्तस्य दाधातोः 'आतो युक् चिण्कृतोः' (७१३१३३) इति सूत्रेण घञ्प्रत्यययोगेन निष्पन्नोऽयं 'सम्प्रदाय'शब्दो गुरुपरम्परागतं सदुपदेशं शिष्टपरम्परावतीणोंपदेशं च सम्यग् व्यनक्ति । तथा च महाकविना माघेन
'सम्प्रदाय'शब्दोऽयं सुष्ठु प्रायोज्येतिसम् पद्ये—

सम्प्रदायविगमादुपेयुषी-रेष नाशमविनाशि-विग्रहः।

स्मर्तुमप्रतिहतस्मृतिः श्रुती-

र्दत्त इत्यभवदित्रगोत्रजः ॥

(शिशुपालबधे, १४।७९)

एवं च केनापि विशेषगुणगौरवशालिना आचार्येण कालिक-दैशिक-दशामनुरुध्य कस्मिन्नपि विशिष्टे भूभागे क्रियमाणः सदुपदेश: सम्प्रदायशब्देन व्यवह्रियते विद्वद्भिः। सार्वभौमत्वं सार्वकालिकत्वं चाहितीयत्वं च यथा धर्मस्य द्योतकं तत्त्वम्, तथैव देशकालसम्बन्धतः कादाचित्कत्वमनु सूयमानत्वं सम्प्रदायस्येति तयोः पाथंक्यरेखाविभागः। 'रिलीजन' शब्दः सम्प्रदायमेव स्ववाच्यत्वेनाभिधत्ते। सम्प्रदायेष्वेव हिन्नू- स्निष्टीय-मोहम्मदीयादीनि विश्वुतानि द्यामिकमतान्यन्तभंवन्तीति सुधीभिनि- भालनीयम्। त एतेऽनेकसम्प्रदायाः सनातनवैदिकधर्मस्यैवाङ्गभूताः, तदि- वृतैकदेशस्यैव प्राधान्येनोपदेशकरणात्। भ्रातृभावः, परस्परं मैत्रीभावना, प्राणिनां परस्पर-प्रेमानुबन्धिनी सेवा — इत्यादयो निखलमतेषूपलभ्यमाना धर्मगुणाः सनातनधर्मस्यैवाङ्गभूताः। एते सम्प्रदाया अपि परमपुरुपार्थं- भूतमोक्षस्य साधकत्वेन यदि धर्मशब्देन लोके व्यवह्रियन्ते, तत्त्पलक्षण- मात्रम् । परम्परया मोक्षसाधकत्वात् तेषु धर्मशब्दो ह्युपचरित- वृत्तिर्द्रष्टव्यः।

### चैदिकधर्मस्य निखलमतोपजीव्यत्वम्

वैदिकधर्म एव विश्वेषामि मतानां सम्प्रदायानां च जनकः। सत्यास्तेयशीचादीनां सदाचारस्याङ्गानामुपलब्धिरेव नैतित्सद्धान्तस्वीकरणे हेतुरूवतामाधत्ते, अपि तु तत्स्वीकृतपरमेश्वरस्याभिधानमि वेदादेव गृहीतिमिति तुलनात्मकभाषाविज्ञानपद्धितमनुरुद्धच ध्रुवं सत्यापियत्ं पारयामः। तथा च हिन्नूमते (यस्य प्रतिपादनम् 'ओल्ड टेस्टामेण्ट'नाम्ना प्रख्यातस्य बाइविलग्रन्थस्याऽऽदिमो भागो विश्वदं विधत्ते) परमेश्वरस्य 'यहोवा'-'यह्वेह'-'यह्वे'-इत्यादिविविधाकारैः समुदीर्यमाणमभिधानं वेदेषु देववाचक-'यह्व'-नामैव सर्वात्मना अनुसरतीति भाषासमीक्षणसिद्धान्तः। 'यह्वं'शब्दस्य प्रयोग ऋग्वेदीयविविधमन्त्रेषूपलभ्यते—

विश्वित यह्नमितिथि नरः। (ऋग्वेदः ३।३।८)
प्र वो यह्नं पुरूणां विशां देवयतीनाम्।
अग्नि सूक्तेभिर्वचोभिरीमहे यं सीमिदन्यः इच्ठते।।

(ऋक्० १।३६।१)

वैदिकोऽयं 'यह्व' शब्दो निघण्टौ (३।३) महन्नामसु पठितो मह-दित्यर्थं सूचयति । 'यह्व' इति महतो नामधेयम् । ''यातश्च हूतश्च भवति'' (८।८) इति निरुक्तं तदेव समर्थयति । 'या' 'ह्वे' इति धातुद्वयसंयोगात् 'गेहे कः' (३।१।१४४) इति सूत्रेण बाहुलकाट् भूते कप्रत्ययो ह्वयतेः सम्प्र-सारणभावश्चेति वदति स्कन्दस्त्रामी । यातश्चासौ प्राथिभिहूंतश्चेति तदर्थः । तथा च या नकैरेंबोऽयं सर्वथा गम्यते प्रार्थनास्वीकरणार्थं च बहुशो हूयत इति महत्त्वाविच्छन्तता तस्मिन् ध्रुवं जागित ।

हित्र्मते परमेश्वरस्याभिधानं रोमनिल्या Jehovah इति तद् विश्रुतम् तत्र । इत्यस्थोच्चारणं यकार एवेति भाषाविदः । आदो नितान्तं पावित्र्याधानहेतोः परमेश्वरस्य नामोच्चारणं न कस्यापि समुचितमासीत्, परन्तु गच्छता कालेन तस्याभिधानं 'यह्ने' 'यह्नोह' इत्येव बभूव । अस्य नाम्नोऽथंः परममहानित्येव । अस्य शब्दस्य व्युत्पत्तिविषयेऽपि सन्दिद्यते विद्वद्भिः । 'हा वाह' हीन्नू धातोनिष्यन्नोऽयं शब्दः स्वयम्भूरित्यथं प्रकटयति (Hawah to be, to exist, the selfexistent); परन्तु व्युत्पत्तिरियं नहि सर्वभाषा विद्विरमुमन्यते । वैदिक-'यह्न'-शब्दप्रतिरूपकोऽयं शब्द इति ममाभिप्रायः ।

ख्रिष्टीयमते परमेश्वरस्याभिद्यानं 'गाड' (God) इति । शब्दोध्यं प्राचीनटचूटानिकभाषायां प्रयुक्तात् 'घूतो-म्' (Ghuto-m) शब्दान्निष्पन्नः । 'घूनो-म्' शब्दस्तु संस्कृत-'हूतम्'-शब्दान्निष्पन्न इति वदति प्रामाणिकमूर्धन्यो महनीय-आक्सफोर्ड-आङ्ग्लभाषाकोशः (The great Oxford English Dictionary) । होमादिभियों हूयते, प्रार्थनास्वीकरणार्थं च य आहूयते साधकैरित्यर्थमभिव्यञ्जन्नयं शब्दः 'हु ह्वे' इत्युभयधातुभ्यां स्वनिष्पत्ति भजते ।

इत्थं 'गाड्'शब्दस्य मूलभूतोऽथों विद्यते — 'यज्ञेनोपास्यो देवः' 'हवनादिभिः पूजितः परमेश्वरः', 'भक्तैः स्वमनोरथपूर्तिकामुकैः सेवितः सर्वगिक्तिमान् भगवान्' इति । आङ्ग्लशामंण्यभाषादिषु 'गाड्'शब्दस्य आदिममक्षरं गकार इति प्राचीन-टचूटानिकभाषायां घकारं स्वनिष्पत्ति-वर्णत्वेन परिगृह्णाति । स च संस्कृतभाषायां हकारादेव निष्पनः । संस्कृते हुतम् अथवा हूतम्; प्राचीन-टचूटानिकभाषायाम् 'घूतो-म्', आङ्ग्लभाषायां 'गाड्'; जर्मनभाषायां च 'गात्' (Gott) इति । इत्थ च वर्णपरिवर्तनप्रणाली भाषाशास्त्रिभिनितान्तमभिमताऽस्य समीकरणस्य हेतुभावमुपैतीति भाषा-विद्भिनिपुणं विवेचनीयम् ।

अयमत्र निष्कर्षः - परमेश्वरवाचको हिन्नूभाषायां 'यह्ने' शब्दः ख्रिश्टीयधर्मे च प्रयुक्तो 'गाड्'शब्द जभावप्येतौ संस्कृतमूलादेव निष्पन्ता-विति । निष्कर्गैलीमनुष्द्वय वक्तुं पारयामो वयं यदेतावप्यवैदिकत्वेनाभास-मानौ सम्प्रदायौ परमेश्वरस्य महनीयतानिधानहेतोवैदिकशब्दावेवाधारत्वेन स्वीकुर्वत इत्यतो जार्गित वैदिकभाषायासनुलनात्मकधर्मसमीक्षणविषये कोऽपि महिमा ।

#### वैद्यिकधर्मस्य शिक्षास्वरसः

नानाविधेपूपदेशेषु धर्मस्य पुरुषाथंचतुष्टयस्य सामाञ्जस्यं हि
नाम मूर्जन्यतामाप्नोति । त्रिवर्गे धर्माथंकामरूपे धर्मस्यैव प्राधान्यमङ्गीकुर्वन्ति धर्मशास्त्रविदो मनीपिणः । धर्मानुकूलः कामो धर्मानुकूलोऽर्थश्च
वैदिकधर्मे समीहितौ । न हि धर्मेण विरुद्धोऽर्थः कामो वा साफल्यं भजते ।
धर्मानुक्लः कामस्तु साक्षाद् भगवद्विभूतित्वेन परिगण्यते श्रीभगवद्गीतासु —

धर्माविरुद्धो भूतेषु कामोऽस्मि भरतर्षभ'।

इति वदना श्रीकृष्णेनापि । लोकोपकारित्वाद् जीवनिविविहसाधकत्वाद् निविल्मानवाभीष्टत्वाच्चार्थकामौ न कथमपि वर्जनीयतामाप्नुतः, परन्तु धर्मेणाविरुद्धावेव सन्तावभ्यर्हणीयता भजत इति शास्त्रकाराणां हार्दम् । अत एव धर्मार्थकामानां परस्परोपकारित्वादेव सन्तुलिताचरणे शास्त्रस्य तात्पर्यम्, न तु नेषां विरुद्धावरणे । तथा च व्यासस्य वचनम्—

धर्मार्थकामाः सममेव सेव्या यो ह्योकसक्तः स नरो जघन्यः। तयोस्नु दाक्ष्यं प्रवदन्ति मध्यं स उत्तमो योऽभिरतस्त्रिवर्गे॥

नमित्यस्यार्थः —अनासिक्तभावेन परस्परसन्तुलितरूपेणेति । स नरो जघायो भवति यः खल्वेकस्मिन् कस्मिन्नपि-धर्मेऽपि—आसक्तः स्यात् । अर्थकामौ विहाय धर्मासिक्तरपि नो स्वीकार्या मानवैः । अर्थकामाभ्यां साकनिवृद्धभावेन धर्मस्याचरणे शास्त्रकाराणामाग्रहः, न त्वर्थकामाभ्यां वर्जिते धर्माचरण इति निपुणं शास्त्रमर्मं निभालनीयं भव्यैः । वर्तमाने कालेऽथंकामौ धर्मेण नितान्तं विरुद्धौ साक्षात्क्रियेते । अत एव तौ

त्याज्यो । धर्माविरुद्धौ चेत्, नितान्तं ग्राह्याविति वैदिकशास्त्राणां स्पष्टं तात्पर्यम् ।

आधुनिकः साम्यवादो भारतीयधर्मानुकूछ एव। अन्योपमर्दनपूर्वकं स्वाभीष्टार्थोपलब्धिहि साम्प्रतिकी व्यवस्था लक्ष्यते पाइचात्त्यदेशेषु, परन्तु नेषा स्थितिः साम्यवादेन साकमौचित्यं भजते। एतद्विषये श्रीमद्भागवतस्य वचनमेतन्तितान्तं महत्त्वमाधत्ते—

यावद् भ्रियेत जठरं तावत् स्वत्वं हि देहिनाम् । अधिकं योऽभिमन्येत स स्तेनो दण्डमहीति ॥ इति ।

एषा स्वत्वमीमांसा । यावता द्रव्येण प्राणिनामुदरं श्रियेत तावत्येव द्रव्ये तेषामधिकारः, उदरपूरणार्थंकत्वाद् द्रव्यस्य । ततो योऽधिकं स्वत्व-मिभन्यते, स स्तेनः, चौर एव । स च समाजे दण्डमहंति । अनिधकुतस्य द्रव्यस्य स्वात्मापादनं हि चौर्यं नाम । तत्तु स्वोदरपूर्तिसमधिकद्रव्येऽधिकार-मानिनि पुरुषेऽपि नितान्तं समन्वेति । अत एव तस्मिन् चौर्यभावो दुर्निवारः । एषा स्वत्वमीमांसा नैसिंगकी औचित्यपूर्णेति सैव साम्प्रतमा-दरणीया मानवैः । यथार्थतः साम्यवादस्तु भारतवर्ष एव स्ववास्तविकं स्वरूपमाधातुं प्रभवति, नान्येषु भेद-प्रभेदवादिषु पाक्चान्यदेशेषु । इत्यं च धर्मानुकूलत्वेध्यंकामयोनं हि कुत्रापि केनिचित् सङ्घर्षः, न वा क्वापि मतिवरोध इति तौ नूनमुपास्यौ । कर्तव्यस्य पालनम्, न त्वधिकाराय सङ्घर्षः; मानवानां मिथो भ्रातृभावः, न तु परस्परं वैमनस्यमः युद्धानामुपक्षमः, न तु पारस्परिकः कलहः—एतत् सर्वं साम्प्रतं वैदिकधर्मादेवोपगन्तुं पार्यते, नान्यतः कस्मादिप धर्माभासकृपात् सम्प्रदायात् । अत स एवोपास्यः । तस्योपासनेन सर्वेषां मानवानामैहिकफलस्योदयः, आमुिष्मकक्लयाणस्योपलिब्वर्मूनं भविता अतो वैदिको धर्मो भजनीय इति दिक् ।

## भक्तेवें दिकोद्गमः

भारतभूमिर्भक्तिरसस्य स्निग्धया धारया सिक्ता आप्यायिता च वर्तते । भारतभूमौ भक्तेरुद्गमः कदाऽभूत्, कियता कालेन वर्तते भक्ति-रसस्य प्रवाहोऽस्मिन् देश इति प्रश्ने महान् विसंवादो वर्तते विपश्चिताम । प्राच्यविद्याविदां पाश्चात्त्यविदुषां मतानुसारेण भारतभूमौ भक्तेः प्रवाहः 'ईसाई'धर्मस्य प्रभावतः सञ्जातः । पाश्चात्त्यधर्मेषु यहूदिधर्मः कर्मप्रधानः, ईसाईधर्मश्च भक्तिरसप्लावित इति सुनिश्चितमस्ति । ईसाईधर्मे भक्तेः प्रभृत्वं भगवित निश्चला भक्तिः प्रधानरूपेण वर्तते । तेषां विपश्चितां मतानुसारतस्तेषामेव भक्तिः सम्पर्कतो भारतभूमाविप प्रविश्य सर्वत्र प्रसृता अनुमता च जनैः । परन्तु गूढदृष्ट्या यदा विचार्यते, तदा एपा विचारसरणिर्दुष्टा निस्सारा च प्रतीयते ।

वैदिकवाङ्मयस्यावलोकनात् स्फुटीभवतीदं यन्न केवलं वेदाः कर्मप्रचारकाः अपि तु त एव भक्तेरप्युद्भूतिस्थानम् यदा वयं प्राचीन-साहित्ये धर्मविवेचनं पश्यामः तदा दृश्यते यत् कालिविशेषे कस्यचित् सिद्धान्तस्य विवेच्यविषयं तु वर्तते, किन्तु तस्य मिद्धान्तस्य स्पष्टरूपेणाभिधानं वर्तते, प्रत्यक्षाभिधानस्याभावे तस्य विषयवस्तुन उपेक्षा भवति । किन्त्वेषोपेक्षा असङ्गता । इदं सत्यं यत् संहितासु ब्राह्मणग्रन्थेषु चानुरक्तिः स्वक्षभिक्ताः बस्यासद्भावो वर्तते, किन्तु भक्तेविषयास्तु पर्याप्तरूपेणोपन्लभ्यन्ते तत्र । अत इदं कल्पनं यद् भक्तेस्तत्काले विकास एव नासीत्, सुतरामनुचितम् । संहितासु ब्राह्मणग्रन्थेषु च कर्मकाण्डविषया बाहुल्येन वर्तन्ते, किन्तु भक्तेरिप स्फुट आभासो वर्तत एव । मन्त्रेषु देवानां स्तुतिरतीव मामिकरूपेण कृता वर्तते । स्तुतीनां दर्शनेन स्तोनॄणां हृदयेऽनुरागस्याभाव आसीदिति मतमुपहासास्पदमेव प्रतीयते । मम मते तु हृदये भक्तेरभावे एतादृशीनां कोमलानां भावप्रवणानाश्व स्तुतीनामुद्गम एव भवितुं नार्हतीति । शुष्कनीरसहृदये नैतादृशी कोमलता भावुकता च सम्भाव्यते । देवानां स्तवनकाले स्तोता ऋषिस्तैः सह माता, पिता, बन्धुरित्यादिकं नाना-

प्रकारकं सम्बन्धं स्थापयति । अतः स्पष्टमेव यत् स्तोतृणां हृदये देवान् प्रति सर्वतोभावेन प्रेमानुरागश्च वर्तते ।

कासाश्वित् स्तुतीनामुदाहरणेन एष सिद्धान्तः स्फुटीभविष्यति । प्रथमं त्विग्नसम्बन्धिनीनां स्तुतीनां दर्शनं क्रियताम् । यज्ञेष्विग्नः प्रधानदेवो भवति । तेनैव यज्ञानां सम्पादनं भवति । यद्यपि प्रत्यक्षतया इदमनुमीयते यत् कर्मकाण्डसम्बद्धदेवस्य विषये भक्तरभावो भविष्यति, किन्त्ववलोक्यते यत् नस्य विषयेऽपि भावप्रवणा स्नुतयो वर्तन्ते । स तु न केवलं विपत्तिभ्य-स्त्राता वर्णितः, अपि तु मातृ-पितृ इत्यादिरूपेणापि तस्य वर्णनं वर्तते । अधीनिर्वेद्धे ऋङ्मन्त्रेऽग्निदेवो मनुष्याणां पिता माता च वर्णितोऽस्ति—

त्वां वर्धन्ति क्षितयः पृथिव्यां त्वां राय उभयासो जनानाम् । त्वां त्राता तरणे चेत्यो भूः पिता माता सदमिन्मानुषाणाम् ।।

(ऋ० ६।१।५)

य ऋषिरग्निदेवं पितृरूपेण मातृरूपेण च वर्णयति. तस्य हृदये भक्ति-भावनाऽवश्यमेवासीत् ।

वैदिकदेवेषु इन्द्रः शौर्यस्य प्रतीकः। दस्यूनां दमने मनुष्यास्तस्य साहाय्यं कामयन्ते । तस्यानुकम्पया आर्याः शत्रून् विध्वंसियतुं समर्था भवन्ति । शौर्यप्रधानेन इन्द्रेण सहानुरागसम्बन्धस्याभावोऽनुमीयतेः किन्तु तेन सहािष स्निग्धानुरागसम्बन्ध स्थािपतो वैदिकंऋं विभिः । इन्द्रस्तु न केवलं पिताः अपि तु माताऽपि विणितः

त्वं हि नः पिता वसो त्वं माता शतक्रतो बभूविथ । अधा ते सुम्नभीमहे ॥

(ऋग्वेदे, ८।९८।११)

इन्द्रस्तु न केवलमुपासकानां सखा पिता वा, अपि तु पितॄणामिप श्रेन्ठतमः —

सखा पिता पितृतमः पितॄणां कर्तेमु लोकमुशते वयोधाः।

(ऋ॰ ४।१७।१७)

इन्द्रदेवस्तु मित्रतायाः सहृदयताया मातृत्वस्य चावासभूमिः । को नाम मनुष्यो य एतावन्तं गुणिनं न कामयेत ? को नानाम वचसा सोम्याय
मनायुर्वा भवति वस्त उस्ताः।
क इन्द्रस्य युज्यं कः सखित्व
को भ्रात्रं विष्ट कवये क ऊती।।

(ऋग्वेदे, ४।२५।२)

एपु मन्त्रेषु भक्तिभावस्तु सुतरां स्फुटो वर्तते ।

केपुचिन्मन्त्रेष्वेतावाननुरागो वर्णितो यत् शृङ्गारभूमि स्पृशते । एषु मन्त्रेपु शृङ्गारिकरहस्यात्मकता कमनीयतरा वर्तते चित्तमाकर्षति च। एकस्मिन् मन्त्रे कृष्ण आङ्गिरस ऋषिः कथयति यद् यथा जाया पति परिष्व-जित, तथा मम मितिरिन्द्रस्य परिरम्भणं करोतु —

अच्छा म इन्द्रं मतयः स्विविदः सभ्रीचीविश्वा उशतीरनूषत। परिष्वजनते जनयो यथा पति मर्यं न शुन्ध्युं मघवानमूतये॥

(ऋग्वेदे, १०।४३।१)

अपरस्मिन् मन्त्रे काक्षीवती घोषा अश्विनौ पृच्छिति—हे अश्विनौ ! युवां रात्रौ कुत्र वसथः? को वां प्रेमपाशेन तथा कर्षति यथा विधवा स्वदेवरन् -

> कुह स्विद् दोषा कुह 'वस्तोरिश्वना कुहाभिपित्वं करतः कुहोषतुः। को वां शयुत्रा विधवेव देवरं मर्यं न योषा कृणुते सथस्थ आ।।

> > (ऋग्वेदे, १०।४०।२)

भक्तिभावनाया वरुणसूक्तेषु सर्वाधिक्यमुपलब्धं भवति । वैदिक-देवेषु वरुणस्य स्थानं महत्वपूर्णं वर्तते । स तु सर्वत्र पश्यति (विश्वतश्चक्षुः), स धृतवतः स्कृतुः, सम्रार् चास्ति । स सर्वज्ञः, स्तोतृणां मते वरुणः करुणाया आस्पदभूत । स अपराधिभ्यो दण्डं प्रयच्छति । स ऋतस्य नियामको निर्माता च । स्तोता ऋषिरपराधक्षमापनार्थं मङ्गलप्रदानार्थं च प्रार्थयते— य आपिनित्यं वरुणः प्रियः सन् त्वामागांसि कृणवत् सखा ते। मा त एनस्वन्तो यक्षिन् भुजेम यन्धि ष्मा विप्रः स्तुवते वरूथम्।।

(ऋ०७८८।६)

इदं तु तटस्थरूपेणोपलब्धानां भक्तिमन्त्राणां निदर्शनम्, परन्तु प्राचीनाचार्यागां मतानुसारतः साक्षादूपेणापि भक्तितत्त्वस्य समर्थनमुपलभ्यते मन्त्रेषु।

स्वभक्तिसूत्रे शाण्डिल्यो वक्ति—भक्तिः प्रमेया श्रुतिम्यः (१।२।९) श्रुतिभ्यो भक्तरवगमो भवति । अस्य सूत्रस्य व्याख्यायां टीकाकत्री नारायण-तीर्थेन भक्तेर्नवविद्यप्रकारस्य समर्थकानां मन्त्राणां सव्याख्यानमुद्धरणं प्रस्तुतम् । अत्र केषाश्चिदुद्धरणं प्रस्तुयते—

> तमु स्तोतारः पूर्व्यं यथा विद ऋतस्य गर्भं जनुषा पिपर्तन । आस्य जानन्तो नाम चिद् विविक्तन महस्ते विष्णो सुमति भजामहे ।।

> > (海の १।१५६।३)

[अस्य मन्त्रस्यायमाशयः—स्वमत्यनुरूपं जगतः कारणभूतस्य विष्णोः स्तवनं कुरु। स बेदान्तवाक्यानां (ऋतस्य) प्रतिपाद्यः। तस्य स्तृत्या जन्म-प्राप्तिनं भवति। स्तृत्यामावे तस्य नामसङ्कीर्तनं कुरु। वयं विष्णोस्तेजसो गुणातीतरूपस्य च सेवनं कुर्मं। अस्मिन् पन्त्रे भगवत्स्तुतिर्नामस्मरणं च निर्दिष्टं वर्तते।

यः पूर्वाय वेधसे नवीयसे सुमज्जानये विष्णवे ददाशति । यो जातमस्य महतो महि ब्रुवत् सेदु श्रवोभिर्युज्यं चिदभ्यसत् ॥

(ऋ॰ १।१५६।२)

[यः प्राचीनतमाय नित्यनूतनाय, सृष्टिकर्त्रे स्वयमुत्पन्नाय विष्णवे द्रव्यं स्वात्मानं चार्पयति, यो महतो विष्णोर्महनीयकर्मणां कीर्तनं

करोति स दाता स्तोता वा कीर्त्या अन्नेन वा युक्तः सन् परमपदं प्राप्नोति ।]

अत्र तु श्रवणं कीर्तनं भगवदर्पणं च स्पष्टं निर्दिष्टं वर्तते ।

ब्राह्मणकालेऽप्युपासनायां भक्तेः स्वरूपं यद्धमूलं दृश्यते । यद्यपि ब्राह्मणग्रन्थेपु कर्मस्य प्राधान्यम्, तथापि श्रद्धागुक्ता भक्तिरपि स्पष्टतरा दृश्यते । आरण्यकेषु वहिर्यागानामपेक्षया अन्तर्यागस्य महत्त्वं प्रदर्शितं वर्तते । अस्मिन् समये तु योगस्यापि प्रचार आसीत् । साधकानां चित्तं तु भक्तिं प्रत्युन्मुखमासीत् । उपनिषदस्तु ज्ञाननिदर्शकानि, किन्तु तेष्विप भक्तेनिदर्शनं प्राप्यते ।

कठोपनिपदि तु भक्तिभावस्य स्पष्टं वर्णनमुपलभ्यते । आत्मोपलन्धे-रुपायान् द्र्ययन्ती श्रुतिः कथयति —

> नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैप वृणुते तेन लभ्य-स्तस्यैष आत्मा वृणुते तनूं स्वाम् ॥ (कठ ९१२।२३)

[अयमातमा वेदाध्ययनेन, धारणाशक्त्या, श्रवणेन चापि नोपलभ्यते । अयं साधको यमात्मानं वरयति तेनैवात्मना एष प्राप्तव्यः । तं प्रति एष आत्मा स्वां तनुं विवृण्ते । ] भावस्त्वयं यदात्मनैवात्मोपलभ्यते । अस्मिन् मन्त्रेऽनुग्रहस्य निर्देशो वर्तते । अपरस्मिन् मन्त्रे तु प्रसादस्य स्पष्ट- निर्देशोऽस्ति—

तमक्रतुः पश्यति वीतशोको धातुः प्रसादान्महिमानमात्मनः ॥

(क॰ १।२।२०)

अर्थाद् निष्कामः पुरुषो जगत्कर्तुः प्रसादेन स्वात्मनो महिमानं पश्यति । गतमन्युरुच भवति ।

वैष्णवसम्प्रदाये 'प्रसादस्य' अतिमहत्त्वं वर्तते । भगवतोऽनुग्रहेणैव भक्तस्य कामनासिद्धिर्भवति । श्रीमद्भागवते इदम् 'पोषणम्' इत्यभिधानेना-भिहितम् (पोषणं तदनुग्रहः २।१०।४) । अनेन कारणेन वल्लभाचार्यमतं पुष्टिमतमित्यभिहितम् । क्वेताक्वतरोपनिषदि वर्णितं यत् तप इत्यादि- प्रभावातिरिक्तं देवप्रसादेनापि श्वेताश्वतर ऋषिः सिद्धि प्राप्तवानिति (६।२१)। अत्र भक्तेः प्रथमतया स्पष्टं प्रतिपादनं प्राप्यते —

यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः॥

(श्वेता ॰ ६।२३)

[यस्य नरस्य देवे उत्कृष्टा भक्तिभंवति. तथा देववदेव गुराविष भक्तिभंवेत्, तमेव महात्मानम् इमे उक्ता अर्थाः स्पष्टमवभासन्ते । उपनिपत्सु तु भक्तिशब्दस्यायं प्रथमो नामतः प्रयोगो वर्तते । परवितिन साहित्ये गुरोर्यन्महत्त्वं दरीदृश्यते तस्य मुलक्ष्पा एषा श्रुतिः । वैष्णवमते तु भक्तिः रपेक्षया प्रपत्तेमहत्त्वमधिकं वर्तते । प्रपत्तौ तु भगवान् एवोपेय उपायश्च वर्तते । आवश्यकता त्वेषा यद् भक्तो भगवन्तं शरणं गच्छेन् । भक्त शरणापन्नं भगवानुद्धरति । अस्य प्रपत्तिसिद्धान्तस्य प्रतिपादनं श्वेताश्वत-रोपनिषदीत्यम् —

यो ब्रह्माणं विद्याति पूर्वं यो वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै। तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये॥

(श्वेता० ६।१८)

अस्मिन् मन्त्रे ब्रह्मणस्तत्कारणभूतस्य वेदस्य चौत्पादकस्य भगवतः श्ररणं प्रापणीयमिति विणतम् । श्रीमद्भगवद्गीता तु वैष्णवानां सर्वश्रेष्ठो ग्रन्थः अस्मिन् विषये गीताःपि कठोपनिषद श्वेताश्वतरोपनिषदश्चानु-वायिनी । इत्यं दृश्यते यद् भक्तिसिद्धान्तो वैदिकः । सत्यकामस्य सत्यसङ्करूपस्य च ब्रह्मणः प्रसादेनैव साधको भौतिकक्षेशेभ्यो मृक्तो भवति ।

प्राचीनटीकाकतृणामिष ध्यानमत्रासीत् । महाभारतस्य प्रिथितव्याख्याकत्रा नीलकण्ठेन मन्त्ररामायणम्', मन्त्रभागवतम्' इति च
यित्विलिखितं तत्र वैदिकमन्त्रैर्वेदेषु रामाख्यानस्य भागवताख्यानस्य स्फुटीकरणमस्य निदर्शनम् । श्रीमद्भागवतस्य दश्यमस्कन्धे सप्ताशीतितमेऽध्याये वेदस्तुतिवंतंते, यस्याभिप्रायस्त्वयमेव यद् भक्तिरिप श्रुतीनां
प्रतिपाद्या । पुराणकर्तुर्वेदव्यासस्य मतमप्येतदेव । वस्तुतः सर्वेषां
'वर्मदर्शनसिद्धान्तानां मूलभूतो वेद एव । भक्तेरुद्भवो मनसो वशीकरणन

भवति । मनसो वशीकरणं तु गुरुकृपया भवति । अस्मिन् विषये उपनिषदो नानामन्त्राणां सारो वेदस्तुतेरस्मिन् पद्ये उपलभ्यते—

विजितह्यीकवायुभिरदान्तमनस्तुरगं

य इह यतन्ति यन्तुमतिलोलमुपायंरिवदः ।

व्यसनशतान्विताः समवहाय गुरोश्चरणं

वणिज इवाज सन्त्यकृतकर्णधरा जलधी।।

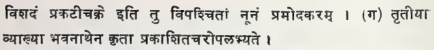
(भागवतम्, १०।८७।३३)

श्रीमद्भागवतमहापुराणे भक्तेविवेचनं वैशद्येन वर्तते । नवधाभक्ते-विवेचनं तु प्रसिद्धमेवास्ति । अयमेव निष्कर्षो यद् ज्ञानकर्मसिद्धान्तवद् भक्तिसिद्धान्तोऽपि वैदिकसंहितायां स्फुटं बीजवन्निदिष्टो विलसति । अत एव भक्तेरवीचीनत्वमवैदिकत्वं च प्रतिपादयन्तो विपश्चितो नूनं परास्ता इति वेदितव्यम ।

#### [3]

#### मलग्रन्थाय व्याख्याः

शाण्डित्यभक्तिम्त्राणां गृहार्थाव्यञ्जकानां स्फुटतात्पर्यावगतये अनेकैविद्वद्भिः प्रमेयबहुला व्याख्या निरमायि । तत्र तिस्रो व्याख्याः प्रसिद्धा विद्यन्ते —(क) स्वप्नेद्वरकृता प्राचीना स्वल्पाक्षरापि परिमितैः शब्दैः सूत्राणां रहस्यार्थं स्पष्टं बोधयति । इयं व्याख्या भाष्यनाम्ना प्रस्याता वर्षते । इयं परिशिष्टे मुद्रिताऽत्र विराजते । (ख) द्वितीया व्याख्या नारायण्नतीर्थविरिवता भक्तिचन्द्रिकाभिधाऽत्रैव संस्करणे प्राथम्येन प्रकाशिता विदुषां मनांसि रञ्जयति । पूर्वव्याख्यातोऽनेकेषु विषयेषु वैलक्षण्यं भजमानेयं मूलमर्थं वैशयोन विस्तरेण च विवृण्वती बहुशोऽवलोक्यते । टीकाकर्तुर्गमभीरं पाण्डित्यं पदे पदेऽभिव्यक्ति भजते । अत्र कानिचित् सूत्राणि समधिकानि सन्ति, येषः परिचयोऽत्यत्र विहितः सूत्रपार्थंक्यपरिज्ञानायालं भविष्यतीति मन्महे । ज्ञानमार्गा ययो काशीस्थसंन्यासिनां लब्धप्रतिष्ठो नारायणतीर्थो भक्तिसूत्राणां व्याख्यामरीरचिदिति नितान्तं वैलक्षण्याय कल्पते । भक्तिवेदाः सुसारिणीति वैदिकमन्त्राणां याथातथ्यव्याख्यानमुपनिवद्यन्ता ग्रन्थकारेण



आसु व्याख्यासु भक्तिचिन्द्रका प्रथमतो मुद्रिता, स्वप्नेश्वरभाष्यं तु परिशिष्टरूपेणोपन्यस्तं व्याख्याद्वयीपार्थक्यविमर्शाय । द्वितीयपरिशिष्टे चत्वारि भक्तिवित्ररणानि मृद्रितानि । पद्मपुराणे स्कन्दपुराणे च त्रिविधं भक्तिविवरणं नावीन्यमुपधत्ते । नारदभक्तिसूत्रं तु प्रख्यातममेव । भक्तिमीमांसायां नवीनो भक्तिप्रतिपादकः सूत्रग्रन्थोऽत्र सम्मुद्रच प्रकाश्यते । परभक्तिसूत्राणि योगे लब्धख्यातिभिर्हरिहरारण्यस्वामिभिर्विरचितानि विषयस्य सम्पूर्तयेऽत्र निवद्धानि पण्डितेष्ट्यर्ताव्यानि । इत्थं परिशिष्टेऽस्मिन् जातानि भक्तिसूत्राणि प्रकाश्यमानानि तत्विजज्ञासूनां कल्याणाय कल्पिष्यन्त इति नो विश्वासः ।

भक्तिमीमांसेति नामधेयो भक्तिविषयको महनीयो सूत्रग्रन्थः पण्डित-गोपीनाथकविराजमहोदयैष्टिप्पणीविवरणादिभिः सनाथीकृतः 'सरस्वतीभवन-स्टडीज'नामधेयस्य शोधग्रन्थस्य द्वितीयभागे (१९२३ ई० प्रकाशिते) पृष्ठेषु ६५.८१ पूर्वमेव प्रकाशितो विद्यते । तत एवायं भक्तिसूत्रग्रन्थो भक्तित्व-जिजामूनां सुधियां सौविद्यायाद्ययनस्य सौलभ्याय चात्र प्रकाश्यते । एतस्य भक्तिसूत्रस्य वैशिष्टचमधो निर्दिश्यते—

(क) भक्तिग्रन्थोऽयं भागवतमतानुसारीति स्फुटं प्रतिभाति; मोक्ष-स्यापुरुषार्थत्वं भक्तेः परमपुरुषार्थत्वं च भागवता मन्यन्त इति स्फुटमेव ४।९।७ सूत्रे भागवतानामुल्लेखो वरीवर्तते। भागवताः पाञ्चरात्रवैखानस-सम्प्रदायवद् वैष्णवसम्प्रदायान्तर्गतास्ताभ्यां स्वसिद्धान्तविषये नूनं विभि-द्यन्ते। तेषां सर्वातिशायि प्रामाणिकं पुराणं श्रीमद्भागवतमेवेत्यस्मिन् सूत्रे निदिष्टः सिद्धान्तः श्रीमद्भागवते स्फुटमेव नानास्थलेषु स्फटिकवद् विद्योत-मानो भक्तानां हृदयानि रञ्जयति। तथा च भागवतवान्यम्—

> (१) .....भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कहिचिदेव न भक्तियोगम्।

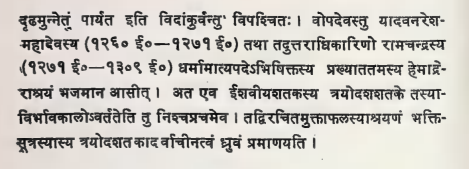
> > (भाग॰ ५।६।१८)

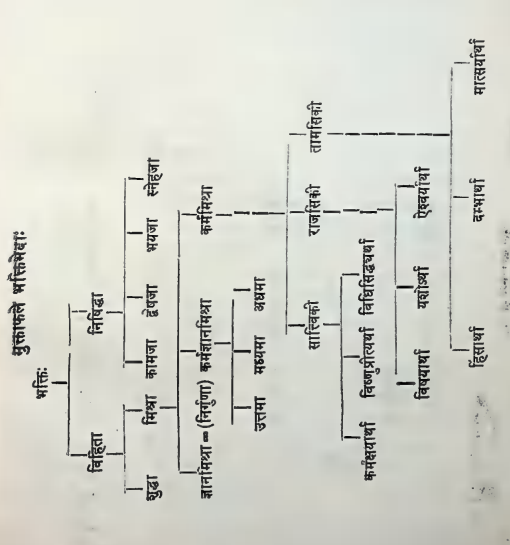
(२) नात्यन्तिकं विगणयन्त्यपि ते प्रसादं कि त्वन्यदर्पितभयं ध्रुव उन्नयैस्ते । येऽङ्क त्वदङ्घ्रिशरणा भवतः कथायाः

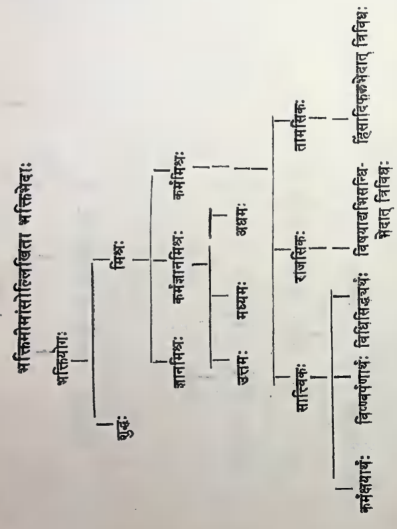
कीर्तन्यतीर्थयशसः कुशला रसज्ञाः ॥

(भाग० ३।१५।४८)

(स) सूत्रमिदं श्रीमद्भागवतमाधारीकृत्य बोपदेवेन निर्मितं मुक्ताफलं सर्वात्मनानुहरति । भक्तिस्वरूपविषये न केवलं तयोः साम्यं प्रतिफलति. यानद् भक्तिप्रकारनिषयेऽपि तयोराश्चर्यकरं साम्यं दरीदृश्यते । इदं तु ध्रुवमुन्नेतुं पारयामो यदिदं सूत्रं मुक्ताफलमाश्रित्यैव केनाप्यवान्तर-कालिकेन ग्रन्थकर्त्रा निबद्धम्। भक्तिप्रकारा द्वयोग्रंन्थयोर्वेणिता कथं साम्यं भजन्त इति स्पष्टप्रदर्शनार्थं ते ते प्रकारा अधः पिण्डीकृत्य प्रदर्शिता विद्यन्ते । युक्ताफले मुख्यतो भक्तेः प्रकारद्वयं समुपलभ्यते—विहिता निषिद्धा चेति । अत्र सूत्रे विहिताया भक्तेर्वर्णनं तु स्फुटं दृश्यत एव । निषिद्धाया भक्तेरपि संकेतोऽत्र २५--२६ अङ्किते सूत्रद्वये निगूढतया समुपलभ्यत एव । निषिद्धाया भक्तेर्नामोल्लेखमन्तरेणाप्येतत्सूत्रद्वयानुशीलनं तस्या स्वीकरणमनुमापयत्येव । तथा च २५ सूत्रे आद्यान्त्यपदेन तथा २६ सूत्रे मध्यमयोरिति पदेन च निषिद्धाया भक्तेः प्रकारचतुष्टयं ध्रुवमुपक्षिप्तं सभृपलभामहे । सूत्रद्वयमेतद् वोपदेवीयमुक्ताफलमेव स्वात्मना निर्दिशति.। एतद्विषयेऽत्रत्या टिप्पणी विलोकनीया। निषिद्धभक्तिप्रकारे कामजा। भक्तिराद्या, स्नेहजा चान्त्या। एतयोः फलं साधनभक्तिरेव; न तु शुद्धा भक्तिः । अत एव इमी भक्तिप्रकारी कर्मणः सादृश्यं भजेते । यथा सात्त्व-कानि कर्माणि साधनरूपाया भक्तेरुत्यन्ती कारणानि भवन्ति, न तु साध्य-रूपाया भक्तेः। इत्थमेव कामजास्नेहजाभक्तिप्रभेदाविष । मध्यमयोरिति पदं द्वेषजां भयजां च भक्तिद्वयीं परिचिनुते । न ह्ये ताम्यां साधनभक्तिर्जन्यते का कथा शुद्धाया भक्तेरिति । इत्यं सूत्रद्वयं मुक्ताफलस्यं निविद्वभक्तिः प्रकारमेव संकेतयति । तदत्र भक्तिसूत्रस्यैतस्य मुक्ताफलरचनाकाळादावन्तर्व

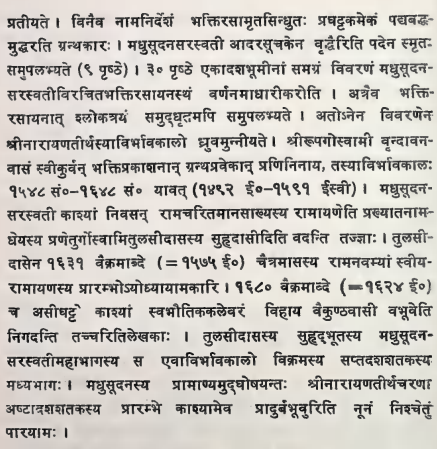






शाण्डिल्यभक्तिसूत्राख्यग्रन्यस्यैतस्य प्रणेताऽऽसीद् महिषशाण्डिल्यः। कस्मिन् देशे कस्मिँश्च काले महर्षिरयं स्वजीवनं यापयामासेति प्रश्नं दाढर्चेनोत्तरितुं नैव क्षम्यते, साधकप्रमाणानां सुतरामभावात्। सन्त्यनेके शाण्डिल्याभिधानभाजो महर्षयो नानाग्रन्थेषु समुद्दिष्टाः। तेषु कतमोऽयं महर्षिः केन च साकं साम्यमैक्यं वा भजत इति कथयितुं निश्चयेन नैव पार्यते । वृहदारण्यकस्य चतुर्थाध्याये वंशनिरूपके ब्राह्मणे कीण्डिन्यात् कौण्डिन्यः, शाण्डिल्यात् शाण्डिल्यः' इति रीत्या शाण्डिल्यस्य नाम समुप-लभ्यते । ललितादेव्या महात्मनो व्यासस्य च शिष्यभूतः शाण्डिल्यनामभाक् शाण्डिल्यसंहिताप्रणेता कित्वत् शाण्डिल्यः स्मृतः । अनयोः कः खलु भक्ति-सूत्रग्रन्थस्य लेखकः सम्भाव्यत इति तु सम्यक् कथयितुं नैव समीहे। बृहदारण्यकस्य षष्ठाध्यायपञ्चमब्राह्मणे शाण्डिल्यो वात्स्यत्वेनोल्लिखितो निर्दिश्यते । अतोऽयं व्यासशिष्यात् शाण्डिल्यसंहिताप्रणेतुः शाण्डिल्याद् भिन्न एवेति गुरुनाम्नो भिन्नत्वादनुमातुं पार्यते। पाञ्चरात्रसाहित्ये शाण्डिक्यमहर्षेनीम् ग्रन्थकर्तृत्वेन बहुशः स्मृतो निर्दिश्यते । भक्तिसुत्रप्रणेता महर्षिः शाण्डिल्यः पाञ्चरात्रानुयायीति सूत्राणामध्ययनाद् ध्रुवं निर्णेतुं पारयति विद्वज्जनः । अत एव रामानुजाचार्याणां व्याख्याकर्तृत्वं साधु संगच्छते। ११३ पृष्ठे "वैषम्यादसिद्धम्" (१।२।६) इति, तथा च 'न च विलष्टः परः स्यात्" (१।२।७) इति सूत्रद्वयमिदमन्यथा योजयन्ति रामानुजाचार्या इति भक्तिचन्द्रिकास्यसमुल्लेखेन स्फुटतरेण श्रीरामानुजा-चार्याः शाण्डिल्यभक्तिसूत्राणामुपरि कमपित्र याख्याग्रन्थमरीरचन्निति स्पष्टं प्रतीयते । तेन भक्तिसूत्राणां निर्माणकालोऽप्यनुमातुं पार्यते । द्वादशशतकस्थाद् रामानुजाचार्यात् प्राचीनतरोऽयं ग्रन्थ इति तु निर्विवादम् । श्रीमद्भगव-द्गीतायाः स्पष्टः, श्रीमद्भागवतस्य चास्फुटो निर्देशो ग्रन्थस्यैतस्य भागवता-दर्वाचीनत्वमनुमापयति । इत्थं पञ्चम-द्वादशशतकयोर्मध्यभागे कस्मिन्नपि काले निर्मितोऽयं ग्रन्थ इति वक्तुं सुशकम्।

भक्तिचन्द्रिकाप्रणेता श्रीनारायणतीर्थः श्रीरूपगोस्वामिनो मधुसूदन-सरस्वतीतश्चाऽर्वाक्कालिक इत्यपि भक्तिचन्द्रिकाध्ययनाद् निःसंशयं



श्रीनारायणतीर्थानां दार्शनिकं वैदुष्यमतीव चेतश्चमत्करोति विपश्चिताम् । अद्वैतवेदान्तसम्प्रदाये दीक्षिता इमे महाभागा वेदस्य, उपनिषदाम्, पुराणानां चः विशेषतो भागवतस्य प्रकाण्डपण्डिता बभूवु-रिति विषये न विद्यते संशीतिर्लेशतोऽपि । दार्शनिकानां मतान्यपि बहुषु स्थलेषूद्धृतानि, कुत्रचिद् मण्डितानि. कुत्रचिच्च खण्डितानि । ५८ पृष्ठे मीमांसकमतं तु सामान्यतो निर्दिश्यते, परन्तु १३९-१४० पृष्ठयोः श्लोक-वात्तिकस्थपद्यान्युद्धृत्य भट्टकुमारिलमतं साम्रहं खण्डचत इति निभालयन्तु विपश्चितः । श्रीमद्भागवतं प्रायः प्रतिसूत्रमुद्धृत्य स्वामिचरणैर्भक्तिशास्त्रे स्वालौकिकी वैदुषी प्रकटीचक्रे । स्वप्नेश्वरस्य भाष्यं लघ्वक्षरसमन्वितं मूळं

सारत्येन व्याख्याति । भक्तिचन्द्रिका तु वियुलाक्षरमण्डिता मूलं वै<mark>शद्येन</mark> विवृणुते ।

शाण्डिल्यभिक्तसूत्रस्य नवीनिमदं संस्करणं संस्कुर्वता मयाऽनेकतः साहाय्यं समुपलब्धम् । तत्रानुसन्धानसंस्थानेऽनुसन्धानसहायकपदमाजा डा॰ रामशङ्करमट्टाचार्यमहोदयेन भिक्तचिद्रकायां समुद्धृतानां पद्यानां मतानां च सम्यङ्निर्देशो महता परिश्रमेण व्यवायि । साहित्याचार्य-पालि-भाषाचार्यपदवीकेन पण्डितपरमेदवरपाण्डेयेन ग्रन्थस्य संशोधने महान् भारः स्वयमेय गृहीतः । साहाय्यकर्मणाऽनेन भृशमुपकृताः सम इत्येताभ्यामुभाभ्या-माशीर्वचांसि वितरामः । रसश्च ङ्गारशिरोमणेः श्रीराधामाधवस्यानुकम्पा-सान्द्रमानसोऽयं जनो भिक्तिग्रमेयवर्गनपरिमदं ग्रन्थरत्नं तस्यैव चरणार-विन्दयोः समर्थं कामप्यानन्दतिमनुभवति—

यो दुविमर्शिपथया निजमाययेदं

सृष्ट्वा गुणान् विभजते तदनु प्रविष्टः ।
तस्मै नमो दुरववोधविहारतन्त्रसंसारचक्रगतये परमेश्वराय ॥

वैशाखी पूर्णिमा, सं० २०२४ २३-५-६७ वाराणसेय-संस्कृत-विश्वविद्यालयः वाराणसी

बलदेव उपाध्यायः अनुसन्धानसंस्थानस्य संचालकः

## PREFATORY NOTE

#### [ PART I FIRST EDITION ]

The present edition of Bhakti Chandrika is based upon a single Manuscript, the only one available, existing in the Government Sanskrit Library, Benares. It may be described as follows:—

Leaves, 1-116. Size, 9.9" × 4.5" inches, Lines, 11 in a page; and letters, 45 in a line. Countrymade paper, Deva Nagari script. Date, Samvat 1813 (=1756 A.D.). Read and Corrected. The Colophon: संव॰ १८१३ समैनाम जेठ सुदि ६ बार के पुस्तक समाप्तं ॥ औरस्तु गुभमस्तु ॥ श्री ॥ गोविंदाय नमः ॥ At the end of the Ms. appear the following verses:—

अपश्यन्नेवेदं श्रुतधनकलत्रादिनिख्यलं समस्तव्यापारोपरतमनसौत्युवयविवशः । अवश्यं त्वं द्रक्ष्यस्यवहितदृशा कंसमथनं समासीनं वृंदावनभृवि महानन्दसुभगम् ।। कदाचिद् गोविदे नयनपथमुल्लंभ्य विपिनं परं प्राप्ते कांचिद्धरिचरणसंसक्तद्भ्वया । गलद्वाष्यासारप्लुतकुचतटीभारनिता तदानीमेवाभूतनुतनुतया ब्रस्तवलया ।।

× × ×

There have appeared on Shandilya's Bhaktisutras two Commentaries up to date, viz. one by Svapneshvara and the other by Bhavadeva. The Bhakti Chandrika, by Narayana Tirtha, is an addition, and a valuable addition, to this list. The interest of this Commentary is derived from the fact that it is an elaborate inter-

pretation on the sutras embodying many of the current views of the Bhakti Schools and that it is the work of a scholar who, apart from his versatile productions, was one of the foremost Sannyasins of his time at Benares. In this last respect he bears a close affinity to the great Madhusudana Sarasvati, of whose Bhagavdbhakti rasayana he seems to have made a liberal use.

Further details regarding the work and its author will appear in the 'Introduction' in the second part of this work.

Government Sanskrit College,
Benares.
March 30, 1924.

Gopi Nath Kaviraj

## **FOREVVORD**

### [ PART II FIRST EDITION ]

The following pages contain the Second Part of the Bhaktian Chandrika Part I already published, as No. 9 of this Series, in 1924. It is a pity that, like the first part, it is also based upon a single manuscript already described in the Prefatory Note to that part. In view of this paucity of manuscript material there is nothing strange if the edited text of the commentary published herewith is not as thoroughly satisfactory as one would like it to be. Still it is evident that the learned editor, who has already edited several works on Bhakti in the same series and is familiar with the Bhakti literature, has spared no pains in preparing the present edition and for this he deserves our hearty congratulations. The several Appendices, including the list of Corrigenda, he has added, at my suggestion, towards the end of the book, with reference to the whole work, have greatly enhanced the usefulness of the edition.

It is not necessary to point out here the importance of the Bhakti-Chandrika. It is more eloborate than any other known commentary on the Shandilya-Sutras. It's every page bears a stamp of the vast learning of its versatile author. But it would seem that in spite of these facts it cannot outweigh the importance of Svapneshvara's commentary (called-Bhasshya). The latter is the earliest known commentary on the same Sutras and probably for the same reason, to my mind, offers more natural explanation of many a...

Sutra. This is especially true, I think, in the case of those Sutras in which old ancient texts are evidently referred to; cp., for instance, Sutras 14, 23 and 84. There is also every probability that in such cases the older commentary is based on some tradition directly coming from the author of the Sutras himself.

It may also be mentioned here that, apart from the differences in interpretation, the Bhashya and the Bhakti-Chandrika also differ, not only as regards the readings of many Sutras, but also as regards the total number of the same. It will not be out of place here to add a list of all such differences. In some cases obviously the difference must be due to the carelessness on the part of scribes. In other cases the differences are real as would appear from a comparison of both the commentaries.

| Svapneshvara's Bhashya 1 | Bhakti-Chandrika          |         |
|--------------------------|---------------------------|---------|
| अत एव ८                  | अत एव च                   | 91910.  |
| प्रकरणाच्च ११            | प्रकरणात्                 | १।२।२   |
| तदभावाद् १४              | तद्भावाद्                 | १।२।५   |
| अभिज्ञप्त्या १५          | अभिज्ञया                  | १।२।६   |
| प्रागुक्तं च १६          | The Sutra is omitted      |         |
| The Sutra is omitted     | भक्तिः प्रमेया श्रुतिभ्यः | १।२।९.  |
| Ditto                    | पुराणेतिहासाभ्यां चेति    | १।२।१०  |
| Ditto                    | पृथुध्रुवप्रह्लादाम्बरीष- |         |
|                          | शुकसनकनारद-               |         |
|                          | भजनाचाराच्च               | १।२।१५  |
| प्रयाजवत् १९             | प्रयाजादिवत्              | १।२।१२: |
|                          | (But cf. Comm.)           |         |

<sup>1.</sup> For the Bhashya I have utilized the Bib. Indica edition.

| Svapneshvara's Bhashya         |                      | Bhakti-Chandrika |
|--------------------------------|----------------------|------------------|
| ऐक्वर्यंपरां २९                | ऐश्वर्यपदां          | २।१।३            |
| वात्मैकपरां ३०                 | <b>आ</b> त्में कपदां | २।१।४            |
| उभयपरां ३१                     | उभयपदां              | राशाप            |
| अभिज्ञानवद् ३२                 | प्रत्यभिज्ञावद्      | २।१।६            |
| (But cf. Bhashya)              |                      |                  |
| परैश्वर्यम् ३५                 | परमैश्वयंम्          | २।१।९            |
| सर्वानृते ३६                   | सर्वामृते            | सा9190           |
| अनुवर्तमानात् ३७               | अनुवर्तनात्          | राशावव           |
| वेद्यम् ४२                     | चेत्यम्              | २।१।१६           |
| तत्परिशुद्धिश्च ४३             | तत्परिशुद्धिस्तु     | रागाय७           |
| चाजन्मशब्दात् ४७               | चाजन्मने शब्दात      | न् राशारश        |
| तस्य हि ४९                     | हि तस्य              | राशारव           |
| उपास्यादी ५४                   | उपास्त्यादौ          | रारा३            |
| अत्राङ्गप्रयोगानां ६२          | अप्रयोगानां          | रारा७            |
| ्र (-णां Bombay edition)       |                      |                  |
| इतरेषां ६६                     | इतरेषां तु           | ં રારા૧૧         |
| स्वयमपितं ६८                   | स्वयमप्यपितं         | २।२।१३           |
| निमित्तगुणाव्यपेक्षणात् ६९     | निमित्तगुण-          |                  |
| (According to Cowell           | <b>च्य</b> पेक्षणात् | रारा१४           |
| गुणा-is a misprint)            |                      |                  |
| श्रेयस्यः ७१                   | ताः श्रेयस्यः        | २।२।१६           |
| -गोणं ७२                       | - गोण-               | २।२।१७           |
| अननुष्ठितिर् ७५                | वनुष्ठितिर्          | २।२।२०           |
|                                | (But cf. Con         | am.)             |
| वाप्रयाणम् ५७                  | <b>बाप्रायणम्</b>    | रारार०           |
| (Cowell corrects to आत्रायणम्) |                      |                  |

| Svapneshvara's Bhashya          |                | Bhakti-Chandrika |
|---------------------------------|----------------|------------------|
| भक्ताधिकारे ७६                  | भक्त्यधिकारे   | रारार१           |
| उत्क्रान्तिस्मृति-७१            | उत्क्रान्ति–   | शरार६            |
| (See however Cowell's note)     |                |                  |
| सैकान्तभावी 4३                  | सैकान्तभावे    | रारारव           |
| अस्माद् ९१                      | अस्मादिति      | चावा७            |
| तथा ९२                          | तथा हि         | इ।१।४            |
| -बुद्धिर्बुद्धिलयाद ९६          | -बुद्धिलयाद्   | इ।रा४            |
| (Cf. Cowell's note)             |                |                  |
| अभक्तिः ९८                      | अभक्तेः        | ३।२।६            |
| कारणासिद्धेः ९४                 | करणत्वासिद्धेः | शशह              |
| (Cf. Cowell's note)             |                |                  |
| अविस्तरोभावा विकाराः १००        | आविस्तिरोभाव-  |                  |
| (Cowell corrects according to   | विकाशाः (?)    | ३।२।८            |
| several Mss. to आविस्तिरोभावा ( | विकाराः)       |                  |

Sarasvati Bhawana, Benares. 18th June, 1938 M. D. Shastri
Principal, Sanskrit College.
Benares

# प्रास्ताविकम्

### [प्रथमसंस्करणस्य]

अथेदं मुद्राप्य प्रकाश्यते भक्तिचित्रकासंज्ञकं भक्तिशास्त्रीयं ग्रन्थरत्नम् ।
जविद्यश्रवणादिभक्तिबोधकेभ्यः—'तमुस्तोतारः' इत्यादि-ऋग्वेदमन्त्रेभ्यः म,
जयासंहिता बह्मवैवतं अपुराणालोचनतः काण्वीशाखातः, शाण्डिल्यसंहिता कोचनेन तेत्तिरीय-बौधायनशाखातः सूक्ष्मरूपेण विनिर्गतं भक्तिस्वरूपमिति ज्ञातुं शक्यते । भक्तेः शास्त्ररूपं तुश्रीनारदशाण्डिल्यमहर्षिभिः प्रकटीकृतमिति तेषां सूत्रालोचनतः स्फुटीभवति । अनयोः सूत्रावलोकनेन भक्तिशास्त्रविषये पूर्वमासन्ननेकऋषिमुनिप्रणीता अनेकमतबोधका ग्रन्था इति निश्चेतुं शक्यते' परन्त्वस्माकं सर्वथा दौर्भाग्येण तेषामेकोऽप्यधुना नोपलभ्यते ।

श्रीमहर्षिनारदेन भक्तिविषये चतुरशीतिसूत्राणि, तथा श्रीमहर्षि-श्राण्डिल्येन शतं द्वयधिकशतं वा <sup>६</sup>सूत्राणि प्रणीतानि । श्रीनारदमहर्षि-

- १. अस्मिन् विषये भक्तिनिर्णयः, भगवन्नाममाहात्म्यसंग्रहः, प्रकृतग्रन्थश्च ( पृ० ৬৬-८२ ) द्रष्टव्यः ।
- २. काण्वी शास्त्रामधीयानी वीपगायनकीशिकी । प्रपत्तिशास्त्रनिष्णाती स्वनिष्ठानिष्ठितानुभी ।। (ज॰ सं॰ प० १)
- ३. अत्र राधिकाया आस्यानं कण्वशासायामस्तीति प्रतिपादितम् । (८२. ४८)
- अ. तैत्तिरीया जगुरचोद्ध्वं पुण्डं वे श्रीतभस्मना।
  वर्णाश्रमाचारवता धार्या तुलसिमालिका
  सिखोपवीतवन्तित्या जगावायवंणश्रुतिः ॥ (शां० वं० ३.४)
  पादोदकं हरेः पेयं पूजान्तेऽपि दिने दिने ।
  सर्वनीर्धसमं तद्धि प्राह बोधायनश्रृतिः ॥ (शां० वं० ३.८)
  उदक्रमस्य पादाब्जपायो यो न पिबेन्नरः ।
  विद्यालोकोंकं स न बसेदिति ऋक् शादवती श्रुता ॥ (शां० वं० ३-८)
- भ. नारदसूत्राणि--१६, १७, १८, १९, ३०, ७६, ८३ द्रष्टब्बानि । तथा शाब्डिल्यप्रणीतानि--२-१-३, ४, ६ द्रष्टब्बानि ।
- ६. इदमत्रत्वसूत्रसङ्ख्याबोधकपरिविष्टतो जेवम्।

रचितसूत्रापेक्षया श्रीशाण्डिल्यमहर्षिविरचितसूत्राण्येव भक्तिविषयकसकल-विचारकरणेन मन्दजनानुग्राहकाणीति सुप्रथितं तद्विदाम्। अत एवेमान्येव भाष्यकारादिभिरनेकविद्वच्छे ष्ठैर्भाष्यव्यास्यादिभिर्भृषितानीति । सुप्रसिद्धम् । अत्र मोक्षोपायत्वेन प्रसिद्धानां ज्ञान-भक्ति-कर्म-योगोपायानां गौणमुख्यभावं सयुक्तिकं विचार्य भक्तेरेव सर्वेषामुपायानां श्रैष्ठयं प्रतिपादितम् । सर्वेथा वैदिककर्मविरोधिनि वैषयिकानेकाशास्त्रीयसुखप्रदायके ज्ञानशत्रुभूते शरीरे-न्द्रिययमनोदुर्बलत्वेनाशक्ययोगे कराले कलिकाले मन्दमतीनां सम्पूर्णं कर्मा-दिकं कर्तुमसमर्थानां कृते विना भक्ति नान्य उपायश्चित्तशान्तये परसुखप्राप्तये च समर्थः । सोऽप्युपायः स्वस्ववर्णाश्रमोचितकर्मयुत एव सफलीभवतीति विदितचरमेव भक्तिशास्त्रविदाम् । अस्य भक्तिप्रतिपादकसूत्रजातस्य सम्यगर्थ-प्रतिपादकस्य सर्वभक्तिश्रास्त्रीयटीकापेक्षया प्राचीनस्य श्रीस्वप्नेश्वरकृत-भाष्यस्यार्थं विश्वदयन्त्यपेक्षितसकलार्थसम्पादयन्त्येषा भक्तिचन्द्रिकेव साध्यति भक्तिरहस्यजिज्ञासूनां स्वाभिप्रेतं सकलमर्थजातम् । नैपा टीका विद्यमान-चैतन्यवाल्लभरामानुजीयमाध्वादिमतसम्बद्धभक्तिशास्त्रग्रन्थवत्तत्तन्मतसम्बद्ध-भक्तिस्वरूपप्रतिपादयित्री, नापि सकलतत्तन्मतस्थभक्तिस्वरूपस्यैकान्ततो विरोधिनी, अपि तु श्रीमधुसूदनसरस्वतीविरचितभक्तिरसायनविद्वशुद्धभक्ति-प्रवाहप्रतिपादयित्रीति ग्रन्थस्थविषयावलोकनेनैव स्फुटं भवेत्।

भक्तिचित्रकावलोकनतो ज्ञायन्ते भक्तिसूत्राणामेतेषामासन्ननेकाः टीका इति । यतस्तत्तत्स्थलेषु ग्रन्थकृता श्रीनारायणतीर्थेन क्वचित् सूत्रव्या• स्थानान्तराणि प्रदर्श्य तेषां साधुत्वादिकं विवेचितम् । विशेषतः १०१ पृष्ठे श्रीरामानुजचरणानां मतं नामोल्लेखपूर्वकं प्रदिशतम् । अनुमीयते चानेना-सीद्रामानुजचरणानां व्याख्यानं भक्तिसूत्रोपरि, परन्त्वस्माकं दुरदृष्टवशतो नैव दृष्टिगोचरमद्यापि जातम् । अत्रत्यविशेषविषयादिकं विषयस्चीपरि-

श्रीस्वप्नेश्वरकृतभाष्यम्, श्रीभवदेविमश्रकृतमिभनवभाष्यम्, श्रीनारायणतीर्थकृता भिवतचित्रकाटीका भक्त्यधिकरणमालेति सर्वं चैतस्य सूत्रजातस्य
सम्बन्धि ।

२. द्वरटच्यानि--९१, ९२, १४२, २१८ इत्यादिपृष्ठानि ।

विद स्यात्केषाञ्चिनमहाभागानां निकटे सम्पूर्णं खण्डितं वा तत्, तैः स्वयं प्रका-द्यायवास्मन्तिकटे प्रेषणेनानुग्रहः कर्तव्य इति ।

विष्टतो ज्ञातुं सुशकमतोऽत्र नायं विचारः प्रतन्यते । प्रकृतशाण्डिल्यसूत्राणि नारदप्रणीतभक्तिसूत्रतः प्राचीनानि श्रीभगवद्गीताश्रीमद्भागवतपुराणतोऽर्वाचीनानीति वक्तुं पार्यते । यतो महण्णा नारदेन महण्विशाण्डिल्यस्य नामस्कीतंनं भक्तिविषयकमतान्तरप्रतिपादनप्रसङ्घे 'आत्मरत्यविरोधेनेति शाण्डिल्यः' इति रीत्या कृतं दरीदृश्यते । भगवद्गीतातोऽर्वाचीनत्वे 'सैकान्तभावे गीतार्थंप्रत्यभिज्ञानात्' इति महण्विशाण्डिल्यसूत्रमेव प्रमाणम् । श्रीमद्भागवततोऽर्वाचीनत्वे च 'परां कृत्वेव सर्वेषां तथा ह्याह' इति सूत्रं प्रमाणन्त्या निर्देष्टुं शक्यम् । यद्यप्यस्मिन्सूत्रे स्पष्टतया श्रीमद्भागवतस्योल्लेखो गीतावन्नोपलभ्यते, तथापि यमर्थमुद्दिश्य 'तथा ह्याह' इत्युक्तम्, सोऽर्थोज्ञानान्तानां साधनानां परानुरक्तिरूपां भक्तिमृत्पाद्यं व श्रीष्ठयं नान्यथेत्याकारको विशेषरूपेण श्रीमद्भागवत एवोपलभ्यते नान्यत्र । भक्तिशास्त्रसम्बन्धित्वेन निर्देशोऽस्य शाण्डिल्यमहर्षेः शाण्डिल्यसंहितायामुपलभ्यते'।सूत्रोपरिश्रीरामान्तुजचरणानां भाष्यकृतत्वेनोपलब्धेरीशवीयदशमशताद्वीतः पूर्वं सूत्राणामु-पलब्धः कल्पयितुं शक्यार्य । अस्तु ।

अस्य सूत्रजातस्य कर्तृश्रीशाण्डिल्यविषयकेतिवृत्तिजज्ञासायां वंशाध्याय-विणतो भक्तिशास्त्राध्येता महिषः शाण्डिल्यः स्यादिति कल्पयितुं सुशकम् । शाण्डिल्यसंहिताप्रणेता ललितादेवीशिष्योऽप्येकः शाण्डिल्य उपलभ्यते । तेन प्रणीतभक्तिशास्त्रीयशाण्डिल्यसंहिताया उपलब्धेः, शाण्डिल्यसंहितायां संहि-

१. द्वितीयो वेदशाण्डिल्यो वंशाघ्याये निरूपित: ।
 येनाधीता त्रयी विद्या भक्तिविद्या ह्यनुक्तमा ।। (अं० ४ अ० १६ इलोक: २७)

२. इदमप्यपरं प्रसङ्गतः प्रसिद्धघति श्रीमद्भागवतं श्रीमहर्षिशाण्डिल्यसुत्रकालतः प्राचीनतमिति ।

३. द्वितीयो वेदशाण्डिल्यो वंशाध्याये निरूपितः । येनाधीता त्रयी विद्या भक्तिविद्या हानुत्तमा ।। (शां० अं० ४ अ० १६-२७) बृहदारथ्यके चतुर्थाध्याये वंशनिरूपकेः पञ्चमन्नाह्यणे 'कौण्डिन्यात्कीण्डिन्यः शाण्डिल्यात् श्लाण्डिल्य' इत्युक्तम् ।

ताकर्तृशाण्डित्यस्य वंशाध्यायनिरूपितशाण्डित्याद्भिन्नत्वेन निर्देशाच्च वंशाध्यायवणितः शाण्डित्य एव सूत्रप्रणेता । जयासंहिताप्रणेता शाण्डित्य-स्त्वस्मात्सूत्रप्रणेतृश्चीमहर्षिशाण्डित्याद्भिन्न एव, यतो जयासंहितासम्बद्ध-त्वेन नारवशिष्यत्वेन च तस्योपलब्धेः । अस्य तु गुरुशिष्यानुक्रमेवात्स्याद-नन्तरत्वेनोपलब्धेः ।

भक्तिचित्रकाप्रणेता विद्वदिष्रेसरः श्रीनारायणतीर्थो भक्तिरसायनस्थानेकपङ्कत्यनुपूर्विलेखनेन वृद्धपदेन मधुसूदनसरस्वतीबोधनेन श्रीमधुसूदन-कृतिसिद्धान्तिबन्दुव्याख्याकरणेन च मधुसूदनसरस्वत्या अनन्तरं जात इति, श्रीसंस्कारकौस्तुभादिग्रन्थप्रणेतृद्वितीयानन्तदेवात्प्राचीन इति च वक्तुं शक्यम् । यतोऽनन्तदेवेन स्वीयभक्तिनिणंये श्रीनारायणतीर्थप्रदिशतानामृक्शाखागतानां नानाविधभक्तिबोधकानां मन्त्राणां स्वीकारस्य दर्शनात्' श्रीव्रह्मानन्दानां नारायणतीर्थशिष्याणां द्वितीयानन्तदेवतः प्राचीनत्वाच्च । एवं च श्रीमधुसूदनसरस्वत्या अनन्तरं द्वितीयानन्तदेवतः प्राचीनत्वाच्च । एवं च श्रीमधुसूदनसरस्वत्या अनन्तरं द्वितीयानन्तदेवात्पूवं श्रीनारायण-तीर्थानां स्थितिकाल इति सम्भावियतुं शक्यते । अथापि श्रीमधुसूदनसरस्वत्याः कालस्तु ईशवीयषोडशशतकिमिति विदुषां सम्मतः । द्वितीयानन्तदेवसमयस्तु तदाश्रयदातुर्बाजबहादुरचन्द्रदेवस्योपलब्धदानपत्राधारेण बाजबहादुरचन्द्रदेवस्य निश्चितेन वैक्रमीयेन १७३० कालेन सम एव । एवं च सप्तदशशतक-

प. तृतीयो गार्धभिः प्रोक्तो वीरवैष्णवशासनम् ।....।। शिष्यः श्रीलिलतादेव्याः व्यासस्य च महात्मनः । संहिता कथिता तेन सारभूतागमाम्बुधेः ।। (शां० अं० ४ अ० १६)

२. कृतकृत्यो जगत्यस्मिन् शाण्डिल्यः श्रूयते भुवि ।.....।। यादृक् प्राप्तं मया पूर्वं परितुष्टाच्च नारदात् । इति (जयासं० प० १)

३. बृहादारण्यके षष्ठाध्यायपञ्चमन्नाह्मणे 'वामकक्षायण: शाण्डिल्याच्छाण्डिल्यो वात्स्यात्' इत्युक्तम् ।

४. द्रष्टन्यानि २८, १९८, २२० पृष्ठानि ।

५. द्रब्टव्यम् 'अच्युतग्रन्यमालायाः तृतीयवर्षीयचतुर्वाङ्के पृष्ठम् १९४।

६. अस्मत्सम्पादितभितिनगंयभूमिका द्रष्टव्या ।

मध्यकालः श्रीनारायणतीर्थानामिति कल्पनं सुसमीचीनमेव । अनेन कृता अद्य--यावच्छ्रुता केचनोपलब्धाश्च ग्रन्था एते—

- १ तत्त्वचन्द्रः, साङ्ख्यतत्त्वकीमुदीव्याख्या।
- २ न्यायकुसुमाञ्जलिब्याख्या ।
- ३ भक्तिचन्द्रिका शाण्डिल्यसूत्रव्याख्या।
- ४ भक्त्यधिकरणमाला।
- ५ योगचन्द्रिका।
- ६ योगसूत्रवृत्तिः, गूढार्थंद्योतनिका ।
- ७ वेदस्तवटीका ।
- ८ वेदान्तविभाविता टीका।
- ९ साङ्ख्यचन्द्रः, ईश्वरकुष्णकृतसाङ्ख्यकारिकाटीका ।
- '९० सिद्धान्तबिन्दुमहद्व्याख्या।
- **११** सिद्धान्तबिन्दुलघुव्याख्या । इति ।

प्रायाः सर्वदर्शनग्रन्थकाराणामेतेषां ।पाण्डित्यं श्रीवाचस्पतिमिश्रवल्लो-कातिशायीति कथने न मिथ्योक्तिवादस्य भीतिः । अनेन महात्मना चतुर्थाश्रमं स्वीकृत्य तीर्याधिपे प्रयागे भक्तिचन्द्रिका कृतेति प्रारम्भिकश्लोकतो ज्ञायते । अस्य महात्मनो विद्यागुरवो श्रीवासुदेवसंज्ञकास्तथाश्रमगुरवः श्रीरामगोविन्द-तीर्थपादा आसन्निति भक्त्यधिकरणमालादिग्रन्थतो ज्ञायते । अस्तु ।

अस्य ग्रन्थस्य प्रथमो भागः ईशवीये १९२४ तमे वर्षे श्रीमन्महामहो-पाध्यायविद्वदयेसरानेकगुणालङ्कृतप्रिन्सिपॉलश्रीगोपीनाथकविराजमहोदयैः संशोद्ध्य सम्मुद्रय प्रकाशितः। अनन्तरं च तैरेव द्वितीयभागसंशोधने प्रवर्तितोऽह-मेकमेवाशुद्धिबहुलं क्वचित्खण्डितं लिखितपुस्तकं स्वीकृत्य कार्यं प्रारब्धवान्।

समृत्वा चित्तरितीणंशास्त्रजलधीन्नत्वा गुरून् तीथंपे
 तीथं तीयंफलां तनीति मतिमान्नारायणाख्यो यति: ।

२. श्रीरामगोविन्दसुतीर्थपादकुपाविशेषादुपलभ्य बोधम् । श्रीवासुदेवादधिगत्य सर्वज्ञास्त्राणि वस्तुं किमपि स्पृहा न: ।।

समाप्तप्राये ग्रन्थे पुस्तकवन्धनात्प्रागेव मध्यखण्डितचन्द्रिकायाः पृष्ठद्वयमेकत्र स्थान उपलब्धं तच्च यथास्याने पुनस्तमेवाङ्कः समुख्लिख्य समयोजितवान् ।

अत्र प्रथमत एकत्कार्यकरणे योजितवतां प्रिन्सिपाँ छथीमन्महामहोपा-ध्यायधीविद्वदग्रेसराणां श्रीगोपीनाथकविराजमहोदयानां तथा च तत्स्थानाप-न्नानां तथैव मां कार्यकरणे प्रोत्साहयतां विद्वद्वराणां डाँ० श्रीमन्मङ्गलदेव-शास्त्रिमहोदयानामुपकारं सम्प्रकाश्य यस्य कृपाकटाध्रक्षेपात्पदमि चिल्ततुं न शक्नोति मानवस्तस्य परमेश्वरस्य दयां संविभाव्यात्रत्याद्युद्धिस्थलानि संशोध्य सफलीकुर्वन्तु मामकीनं परिश्रमं विद्वदग्रेसरा हंसग्रतधरा गुणैकपक्षकक्षीकुर्वाणा इति निवेदयते—

गवर्नमेंट संस्कृत कालेज वैक्रम १९९४ पीषशुद्धप्रतिपद् काशी। विद्वद्वशंवद:

अनन्तशास्त्री फडके व्याकरणाचार्यो मीमांसातीर्थंदच

# भक्तिचन्द्रिका-विषयानुक्रमणिका

| विषयाः                                        | पृष्ठाङ्काः |
|-----------------------------------------------|-------------|
| मङ्गलाचरणम्                                   | d:          |
| परप्रेम-भक्ति-रस-इत्यादेः स्वरूपम्            | २           |
| प्रथमसूत्रपदार्थः                             | ₹           |
| अनुबन्धचतुष्टयप्रदर्शनम्                      | ₹           |
| भक्तिस्वरूपकथनम्                              | ષ્ઠ         |
| भक्तिस्वरूपबोधकद्वितीयस्त्रार्थः              | K           |
| विष्णुविषयकानन्यममतास्वरूपम्                  | 4           |
| ईशप्रसादजभावजत्वरूपेण प्रेम्णो द्वैविध्यम्    | É           |
| भावस्वरूपम्                                   | 9           |
| लोकिकरसापेक्षया भक्तिरसवैलक्षण्यम्            | 9           |
| साधनजभावोदाहरणम्                              | 4           |
| ब्रह्मण्याविष्टचित्तचातुर्विध्यम्             | ٥           |
| प्रेम्णो वियोगे दुःखजनकत्विमिति शङ्कासमाधानम् | 9           |
| उद्देशादिभेदेन प्रेम द्वादशधा                 | 9.          |
| पत्तस्य स्वरूपोदाहरणे                         | 90.         |
| लितस्य स्वरूपोदाहरणे                          | 99          |
| दलितस्य स्वरूपोदाहरणे                         | १२          |
| मिलितस्वरूपोदाहरणे                            | 93          |
| सपूर्वादिभेदेन मिलितस्य द्वैविध्यम्           | 98          |
| कलितलक्षणोदाहरणे                              | 98          |
| <b>छलितलक्षणोदाहर</b> णे                      | 94          |
| चिलतस्य लक्षणोदाहरणे                          | 95          |
| क्रान्तस्य लक्षणोदाहरणे                       | 90          |

| विक्रान्तलक्षणोदाहरणे                   | 9७         |
|-----------------------------------------|------------|
| संक्रान्तस्वरूपोदाहरणे                  | 90         |
| विहतस्वरूपोदाहरणे                       | 98         |
| गलितस्वरूपोदाहरणे                       | २०         |
| सन्तृप्तस्वरूपोदाहरणे                   | २ <b>१</b> |
| द्रवावस्थैव प्रणयादिशब्दैरुच्यते        | २२         |
| भक्तावशनादिविक्षेपो निवर्तते            | २३         |
| सर्वमिथ्यात्वज्ञानेऽपि भक्तिः सभ्भवति   | २४         |
| अप्राकृतरूपवति भगवति भक्तिः सम्भवति     | २५         |
| महत्सेवा-भगवत्सेवास्वरूपोदाहरणे         | २६         |
| भगवद्भक्तसेवाफलादिबोधनम्                | २७         |
| त्तद्यापात्रतास्वरूपवर्णनम्             | 26         |
| तद्यापात्रताया द्वैविध्यम्              | २८         |
| तद्धर्मश्रद्धारूपभक्तिभूमिकावर्णनम्     | ३०         |
| श्रद्धाविहीना निन्धाः                   | 39         |
| हरिगुणश्रुत्यादिरूपभूमिकावर्णनम्        | ₹9         |
| रत्यङ्कुरोत्पत्तिरूपभूमिकावर्णनम्       | वव         |
| स्वरूपाधिगमरूपभूमिकावर्णंनम्            | ₹४         |
| प्रेमवृद्धिरूपभूमिकावर्णनम्             | 34         |
| परमात्मस्फुरणरूपभूमिकावर्णनम्           | ३६         |
| भगवद्धर्मनिष्ठारूपभूमिकावर्णनम्         | थह         |
| स्वर्सिमस्तद्गुणशालितारूपभूमिकावर्णनम्  | ३९         |
| प्रेमपराकाष्ठारूपभूमिकावर्णंनम्         | 80         |
| उक्तं प्रेम विषयनिष्ठगुणादिविशेषाद्भवति | 80         |
| मक्तेः सफलत्वसाधनम्                     | ४२         |
| व्यसंस्थपदेनानुरक्त उच्यते              |            |

| ज्ञानादेव मोक्ष इति मतनिराकरणपरं पञ्चमसूत्रम्   | <i>გ</i>   |
|-------------------------------------------------|------------|
| प्रसङ्गतः चतुर्विधेति गीताश्लोकव्याख्यानम्      | 18         |
| पच्चमस् त्रस्य व्याख्यानान्तरम्                 | 80         |
| मुक्तिविषये नैयायिकमतखण्डनम्                    | 80         |
| भक्ते रागरूपत्वसंसाधनम्                         | 86         |
| फलभक्तेः स्वरूपवर्णनम्                          | 86         |
| विभावादिस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्                  | ४९         |
| उद्दीपनिवभावानुभावस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्        | 49         |
| सात्त्विकभावादिवर्णनम्                          | ५२         |
| व्यभिचारिभावस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनम्              | ५३         |
| भक्तेः क्रियारूपत्वस्य खण्डनम्                  | ५४         |
| रागरूपो भावो हार्दसौहार्दापेक्षया भिन्नः        | ५४         |
| विहिताचरणादिरूपा न भक्तिः किन्तु तदुपलक्षणम्    | ५५         |
| भक्तेरपरिमितफलदातृत्वम्                         | ५६         |
| भक्तितो ज्ञानस्य मुख्यत्वनिराकरणम्              | ५७         |
| परभक्तिर्मुख्येति समर्थंनम्                     | 48         |
| आत्मरतेरधिकारिविशेषणताया निराकरणम्              | ५९         |
| स्वाराज्यफलस्य साक्षात्कारकारणकत्वनिराकरणम्     | ६०         |
| लोकदृष्टान्तेनापि ज्ञानस्य भक्तेरङ्गत्वस्थापनम् | ६०         |
| ज्ञानस्य भक्त्यङ्गत्वेऽपि भक्तिशेषत्वं नास्ति   | ६१         |
| भक्तेर्ज्ञानस्य साधनत्वनिराकरणम्                | ६२         |
| ज्ञानभक्त्योविकल्प इति मतनिराकरणम्              | ६४         |
| अपरभक्तिविषयबोधनम्                              | ६५         |
| भक्तिबोधकश्रुतिप्रदर्शनम्                       | ६६         |
| श्रवणकीर्तनस्वीयसर्वस्वभगवदर्पणे श्रुतिः        | E CO       |
| स्मरणकीर्तने श्रुतिः                            | ६७         |
| पादसेवनदानपुजनपरिचरणे श्रतिः                    | <b>E</b> Ø |

| दास्यचरणोदकप्रहणसंख्ये श्रुतिः                    | E.C. |
|---------------------------------------------------|------|
| आत्मनिवेदनसामान्यसेवने श्रुतिः                    | ६९   |
| श्रवणकीर्तनादिसामान्यसेवने श्रुतिः                | ६९   |
| पुराणादितो भक्तेज्ञानं कर्तव्यम्                  | 90   |
| शिष्टाचारादपि भक्तेः कर्तव्यत्ववोधनम्             | ७९   |
| वैष्णवशिष्टाचा रोदाहरणप्रदर्शनम्                  | 92   |
| शैवशिष्टाचारोदाहरणप्रदर्शनम्                      | 98   |
| कृपासिद्धनित्यसिद्धभक्तोदाहरणम्                   | ७५:  |
| योगस्य बहिरङ्गत्वबोधनम्                           | ७५.  |
| पुनराबाङ्क्रय योगतो भक्तेर्मुख्यत्ववोधनम्         | ७६   |
| रागरूपभक्ते क्लेशरूपत्वनिराकरणम्                  | 99.  |
| भक्तेर्मुंख्यत्वस्य हेत्वन्तरतः संसाधनम्          | 99.  |
| प्रश्ननिरूपणेति सूत्रस्यान्यप्रोक्तार्थखण्डनम्    | 99.  |
| श्रद्धापेक्षया भक्तेर्मुख्यत्वसाधनम्              | 90   |
| वेदान्तस्य भक्तिनिमित्तत्वसंसाधनम्                | 00   |
| भक्तिपरिशुद्धिपर्यन्तं श्रवणादीनामभ्यासः          | 90   |
| शान्त्याद्यङ्गानामि सेवनम्                        | 45   |
| भेदवादिकाश्यपमतबोधनम्                             | वर   |
| अभेदवादिनो बादरायणस्य मतम्                        | ८२   |
| यथाधिकारमुभयवादिशाण्डिल्यमतम्                     | 43   |
| भेदाभेदासम्भवनिराकरणम्                            | 48   |
| भगवतो विरुद्धधर्मसम्बन्धो भवति                    | GW   |
| रामानुजमतेन वैषम्यादिसूत्रार्थबोधनम्              | 64   |
| अविभागस्यैव मुख्यत्विमिति वादिमतेन सूत्रार्थकथनम् | 89.  |
| भेदबोधकश्रुतितोऽभेदबोधकश्रुतेबंलवत्वस्थापनम्      | 64   |
| अस्य मतस्य खण्डनपूर्वकमन्योन्याभावखण्डनम्         | 66   |
| अदैसमतबोधनम                                       | 19   |

| अत्र वास्तविकमतप्रदर्शनम्                                       | 90  |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| ईश्वरैश्वयं स्वाभाविकम्                                         | ९१  |
| बुद्धेरानन्त्यादिप नित्यमैश्वर्यम्                              | ९२  |
| ईश्वरस्य विकारित्वनिराकरणम्                                     | ९२  |
| प्रकृतिब्रह्मणोरुभयोरनन्यथासिद्धत्वम्                           | ९३  |
| प्रकृतिपुरुष रूपपदार्थं द्वयस्थापनम्                            | ९३  |
| प्रकृतेः शक्तिरूपत्वेन सत्यत्वस्थापनम्                          | 88  |
| उभयपदामित्यादिसूत्राणां वास्तविकार्यंप्रतिपादनम्                | 68  |
| भक्तिपरिपाकावस्था सम्मानादिलिङ्गाज्ज्ञेया                       | 96  |
| द्वेषादयो न मुक्ती कारणानि                                      | 900 |
| अत्रार्थे विष्णुपुराणप्रघट्टकप्रदर्शनम्                         | 909 |
| भगवदवतारविषयापि भक्तिर्मुख्या                                   | 909 |
| परमेश्वरस्याङ्गीकृतदेहादिकं दिव्यम्                             | 903 |
| परमेश्वरः कारुण्येन शरीरं गृह्णाति                              | 808 |
| विना प्रयोजनं लीलादिदर्शनान्मीमांसकोक्तदोषवारणम्                | 9०६ |
| विभूतीनां भगवद्र पत्वेऽपि न मुक्तिः                             | 9.5 |
| वासुदेवरूपस्य तथात्ववारणम्                                      | Pob |
| कृष्णस्य परमेश्वरत्ववर्णनम्                                     | 906 |
| ब्रह्मनिष्ठेषु कृता भक्तिर्मृक्तिफला                            | १०९ |
| रामनृसिहादिकानामवतारिनारायणब्रह्मरूपत्वम्                       | 908 |
| गोपालतापिन्यादिप्रमाणतः कृष्णस्य सर्वावतारापेक्षया श्रेष्ठत्वम् | 990 |
| परमेश्वरस्यैव रामादयो लीलावताराः                                | 999 |
| अवतारविषये व्यवस्थाबोधनम्                                       | 992 |
| विभवाद्यवतारलक्षणोदाहरणप्रदर्शनम्                               | 998 |
| भृक्तिभजनयोः स्वरूपवर्णनम्                                      | ११६ |
| अनुरागार्थमेव कीर्तनादिसाघनभक्तिः                               | 998 |

| कीर्तनादिसाधनभक्तेः कालबोधनम्                           | 998   |
|---------------------------------------------------------|-------|
| गीणभक्तिष्वनुरागात्फलाधिक्यमितिवादिनां मतम्             | 920   |
| अस्मिन् विषये जैमिनिमतम्                                | 970   |
| श्रवणादिषु न समुच्चयः                                   | 929   |
| श्रवणादिकानां लक्षणानि                                  | 922   |
| भक्तेरनेकप्रकारत्वम्                                    | ' 9२३ |
| कीर्तनादिष्वेकमपि साधनमीश्वरतुष्टेः कारणम्              | 9२७   |
| भक्तेः क्लेशादिनाशकत्वम्                                | 970   |
| तस्याः सुखादिसाधकत्वम्                                  | 976   |
| सगुणनिर्गुणघ्यानविषये विचारः                            | 978   |
| इदमेव ध्येयमिति नियमो नास्ति                            | 930   |
| मद्याजीत्यादिश्लोकस्थयजिः पूजायां प्रयुक्तः             | 939   |
| पादोदकशब्दपादसेवार्हजलस्य बोधकः                         | 939   |
| नैवेद्यादिकं स्वयमपितमिष ग्राह्मम्                      | 932   |
| पूजायामपराधवर्जनतत्प्रायश्चित्तयोव्यंवस्थाबोधनम्        | 933   |
| देवापराधवर्णनम्                                         | 933   |
| अशक्ती यद्दानादिबोधितं न तच्छक्ती फलदम्                 | १३४   |
| स्वस्वविहितकमपिक्षया श्रवणादेविलक्षणफलदत्वम्            | 934   |
| भक्तेगौंणमुख्यभावोऽयुक्त इति राङ्कावारणम्               | १३६   |
| कीर्तनादिकं परभक्त्यङ्गमपि स्वतन्त्रफलकम्               | १३७   |
| स्मृत्यादीनां प्रायश्चित्तरूपत्वम्                      | १३८   |
| स्मृत्युक्तश्रायश्चित्तानां वैफल्यं नास्ति              | 930   |
| कीर्तंनादिना सकलपापक्षयोऽन्तर्मुखस्य, बहिर्मुखस्य तु    |       |
| म्रियमाणस्येति व्यवस्थापनम्                             | 980   |
| परमतेन कीर्तनादि सकलपापनाशकम्, न तु काचित्तत्र व्यवस्था | १४०   |
| मीमांसकमतेन पापक्षयबोधकपुराणवाक्यमर्थवादः               | १४२   |

| मीमांसकमतखण्डनप्रसङ्गे नार्थवादस्वरूपवर्णनम्                         | 9४३∙ |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| स्तुतिस्वरूपवर्णनम्                                                  | 988  |
| लघ्वपि भक्तिसाधनं महाज्ञानस्य नाज्ञकम्                               | १४६  |
| लघ्वपि सूत्रस्यार्थान्तरवर्णनम्                                      | 986  |
| श्रवणादेः प्रायश्चित्तरूपत्वेऽपि न स्मार्तधर्मयुक्तत्वम्             | 988  |
| चाण्डालादिपर्यन्तः सर्वोऽप्यधिकारी                                   | १४९  |
| अस्मिन्विषये प्रमाणोपस्थापनम्                                        | 988  |
| कर्मणा ब्राह्मण्यादिप्रतिपादकसर्पयुधिष्ठिरसंवादः                     | १५२  |
| जन्मना ब्राह्मण्यसंसाधनम्                                            | १५३  |
| पुराणानि स्त्रीशूद्राद्यर्थानि न द्विजविषयाणीति शङ्का                | १५३  |
| अस्याः शङ्कायाः खण्डनम्                                              | १५४  |
| अत्र विषये स्वाभिप्रायवर्णनम्                                        | 944  |
| कीर्तनादिषु चाण्डाकोऽप्यधिकारी                                       | १५५  |
| अत्र लिङ्गपुराणीयसन्दर्भप्रदर्शनम्                                   | १५६  |
| भगवद्गुणश्रवणं साधुशब्देनैव कर्तव्यमिति न नियमः                      | १५९  |
| मुमुक्षूणामि कीर्तनेऽधिकारः                                          | १६०  |
| विदुषां द्वैतिमिथ्यात्वे पक्षपातेन कीर्तंनस्य सम्भवोऽस्त्येव         | १६०  |
| अस्मिन्नर्थे योगवासिष्ठोक्तसन्तभूमिकाप्रदर्शनम्                      | १६१  |
| विदुषो भोगाभावेऽपि रतिविशेषरूपभितः सम्भवति                           | 947  |
| विद्वदिवदुषोर्व्यवहारे समानेऽपि विद्वान्नासक्तः                      | १६४  |
| भक्तेः पुरुषार्थेष्वन्तर्भावकथनपूर्वकं स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वस्थापनम् | १६४  |
| मिलनान्तःकरणानां सत्सङ्गोन भक्त्यधिकारः                              | 958  |
| मलिनान्तःकरणानां व्यवधानेन भगवत्प्राप्तिः                            | १६५  |
| अविपनवानां साधनभक्त्या भगवल्लोकप्राप्तिसमर्थनम्                      | १६७  |
| 'द्वारभेदेऽपि विकल्पस्य संसाधनम्                                     | 980  |
| विकल्पस्याष्टदोषद्ष्टत्वेऽपि प्रामाणिकस्य स्वीकर्तव्यत्वम्           | 959  |

| <mark>ब्रह्मलोकादिगमनमपक्वरागाणा</mark> मेव             | 959  |
|---------------------------------------------------------|------|
| उत्क्रान्तिगमनागमनमार्गविचारः                           | 960  |
| उत्क्रान्त्यव्यवहितकालमत्यनुगुणैव गतिर्भवति             | १७१  |
| प्रारब्धायत्तासद्वासनानां नाशः सन्ततभजनेन भवति          | १७२  |
| अत्र विषये विशेषो विचारः                                | १७३  |
| प्रसङ्गतः षड्विधकमेंस्वरूपप्रदर्शनम्                    | ঀৢ७४ |
| सत्कर्मणः फलदानप्रकारः                                  | १७५  |
| सर्वस्यादृष्टायत्तत्वेऽपि पुरुषप्रयत्नस्यास्त्येवावकाशः | १७५  |
| महापातिकनामिप भगवत्परायणत्वे दिव्यमार्गः सम्भवति        | 900  |
| दिव्यगतिरेकान्तभक्तौ भवति                               | 996  |
| परभक्त्युत्पादनद्वारैव सर्वोपायानां श्रेष्ठिचम्         | १७९  |
| भवितज्ञानरूपमार्गद्वयस्य स्थापनम्                       | 900  |
| ज्ञानरूप एको मार्ग इति मतसाधनम्                         | 962  |
| एतन्मतखण्डनम्                                           | 967  |
| भक्त्यङ्गसंकलनम्                                        | 963  |
| गुरुपादाश्रयबोधकप्रमाणम्                                | 968  |
| सद्धर्मपृच्छादीनां प्रमाणम्                             | 964  |
| एकादश्यादिसन्मानादिकम्                                  | 968  |
| भूतानुद्वेगदायितादिकम्                                  | 900. |
| शोका चवशवर्तिता दिकम्                                   | 966. |
| सर्वेद्यमीन् परित्यज्येति क्लोकस्यार्थवर्णनम्           | 966  |
| सगुणशरणतादिवणंनम्                                       | 9८९. |
| द्वितीयाध्यायोपसंहारः                                   | १९०  |
| जगत् परमात्मनो विवर्तः                                  | 989. |
| अत्रान्यमतप्रदर्शनपुरःसरं समाधानम्                      | 993  |
| तथापि भूमन्निति पद्यस्य प्रसङ्गतो विवरणम                | 9९३  |

16

| जगत्कारिणी परमात्मनः शक्तिर्माया                         | 993  |
|----------------------------------------------------------|------|
| संसारो जीवज्ञानेच्छादितो न भवतीति प्रतिपादनम्            | 998  |
| परमात्मा शक्तिमत्वेन स्वयं सर्वं करोति                   | ঀৢৼৠ |
| ब्रह्मणो वेदकर्न्'त्वरूपलक्षणीयकर्न्'त्वपदिवचारः         | १९५  |
| हिंसादिनिषद्धिकर्मोपदेष्ट्रत्वेऽपि ब्रह्मणो हितकारकत्वम् | १९६  |
| यज्ञीयहिंसाया इष्टानिप्टत्वविषये विचारः                  | १९६  |
| कर्मणेश्वरतोषादिकं ततश्च फलम्                            | १९७  |
| स्वतन्त्र ईश्वरः सर्वं फलं ददाति                         | 996  |
| कर्मण ईश्वरतोषादिकारणत्वे वनपर्वस्थद्रौपदीयुधिष्ठिर-     |      |
| संवादप्रदर्शनम्                                          | १९९  |
| सर्वगते परमेर्वरे जीवलयः                                 | २०१  |
| जीवपरमात्मनोरत्यन्तैक्यम्                                | २०२  |
| त्तयोर्भेदस्य निराकरणम्                                  | २०२  |
| जीवानां विकारित्वे कथं ब्रह्मणा भेद इति राङ्कावारणम्     | २०३  |
| अनन्यभक्त्यैव मोक्ष इति साधनम्                           | २०३  |
| भक्तस्य कैवल्ये प्रारब्धापरिसमाप्तिरेव विलम्बः           | २०४  |
| -संसारकारणमभक्तिरे <b>व</b>                              | २०५  |
| युक्तिरजताविषवेऽन्यथाख्याति निवार्यानिर्वचनस्यातिबोधनम्  | २०५  |
| शब्दलिङ्गप्रत्यक्षरूपप्रमाणत्रयस्वीकरणम्                 | २०६  |
| सान्वयनाशोत्पत्त्योश्च बोधनम्                            | २०७  |
| सत्कार्यमते प्राप्तशङ्कावारणम्                           | २०७  |
| ग्रन्थसमापनम्                                            | २०८  |

# शाण्डिल्यशतसूत्रीयभाष्यानु**क्रमणिका**

| विषया:                                      | पृष्ठाङ्काः |
|---------------------------------------------|-------------|
| मङ्गलाचरणम्                                 | ?           |
| भक्तिजिज्ञासावतरणम्                         | १-२         |
| प्रतिपदिनर्वचनपूर्वकं प्रथमसूत्रव्याख्यानम् | ₹-₹         |
| पराया भक्तेनिर्वचनम्                        | ₹_4         |
| ब्रह्मसंस्थस्यामृततत्त्वोपदे <b>शः</b>      | 4           |
| संस्थाशब्दस्य मक्तिरेवार्थः                 | ų           |
| भक्तिरेव मुक्तिसाधनं न ज्ञानम्              | Ę           |
| मुक्तिसाधिकाया भक्ते रागरूपत्वोपन्यासः      | 9-6         |
| भक्तेः क्रियात्वप्रत्याख्यानम्              | ٩           |
| भक्तेः प्रतिपत्तिपर्यायत्वप्रतिपादनम्       | 9-90        |
| गीताया वेदवत् प्रामाण्यनिरूपणम्             | १०          |
| ज्ञानयोगापेक्षया भक्तेः प्राधान्यम्         | १०-१२       |
| भक्तेर्ज्ञानहेतुत्वसमर्थनम्                 | <b>१</b> ३  |
| योगोपयोगप्रतिपादनम्                         | 88          |
| प्रणिघानस्य गोणभक्तित्वप्रतिपादनम्          | १५          |
| रागरूपाया भक्तेहेंयत्वनिरासः                | १५–१६       |
| भक्तेः श्रद्धात्वनिरासः                     | १६-१७       |
| भक्तिसाधनविवेकनिरूपणम्                      | 29-98       |
| बुद्धिविषयपरिशुद्धिचिन्तनम्                 | 86          |
| जीवानामागन्तुकन्लेशादौ हेतुप्रदर्शनम्       | २०-२१       |
| ऐश्वर्यस्य स्वाभाविकत्वप्रतिपादनम्          | २१-२२       |
| जगतो ब्रह्मणः प्रतिष्ठात्वनिरूपणम्          | <b>२२</b>   |
| ब्रह्मणोऽन्यवासिद्धत्वप्रत्याख्यानम्        | २२          |
| प्रकृतेर्वेद्यत्वनिरूपणम्                   | २३          |
| भक्तिलिङ्गनिरूपणम्                          | २३          |
| लिङ्गानां स्मृतिभ्यो बाहुस्यनिरूपणम्        | २४-२६       |
| द्वेषादीनां लिङ्कत्वनिराकरणम्               | २६          |

| पराया भक्तेः प्रादुर्भावात्मविषयकत्वनिरूपणम्                  | <b>ગ્ર</b> —ગ્ર |
|---------------------------------------------------------------|-----------------|
| भगवतः शरीरपरिग्रहप्रयोजनम्                                    | 70              |
| परिग्रहस्य दिव्यत्वप्रदर्शनम्                                 | ₹७–₹८           |
| भगवतो मुख्यस्य कारुण्यस्य प्रदर्शनम्                          | 74              |
| राजादिभक्तेर्मुक्तितिषधः, वासुदेवभक्तेर्मुक्तिप्रदत्वनिरूपणम् | २९-इ            |
| गौणभक्तिनिरूपणम्                                              | ₹0-₹            |
| अत्रैव जैमिनिमतम्                                             | 33-37           |
| कीर्तननमस्यादीनां सहानुष्ठाननियमनिषेधः                        | ₹४-₹५           |
| भगवत्यपितशुभाशुभकर्मणां स्वफलाजननलक्षणबन्धाभावस्य             |                 |
| द्वारत्वप्रतिपादनम्                                           | ३५              |
| <sup>-</sup> ध्यानस्याधारनिरूपणम्                             | 35              |
| 'यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्' अत्र यजधात्वर्थंनिरूपणम्           | 35-36           |
| पादोदकार्थविवेचनम्                                            | ३७              |
| भगवते स्वनिवेदितनैवेद्यस्य स्वग्राह्याग्राह्यत्वविचारः        | ₹७३८            |
| देवपूजापराधव्यवस्था                                           | ₹८              |
| भगवदुद्दे श्यकदानमात्रस्य भक्त्यङ्गत्विविधः                   | ३८-३९           |
| सर्वकर्मापेक्षया भक्ते श्रेष्ठत्वप्रतिपादनम्                  | ₹ 9             |
| भक्तानां गौणमुख्यभावविचारः                                    | :९-४१           |
| आर्तभक्तौ विशेषविचारः                                         | 8%-83           |
| -सततभगवत्स्मरणनिरूपणम्                                        | ४२-४३           |
| सक्रुदपि स्मर्णादिमहापापनाशकम्                                | ४३–४५           |
| ्हरिस्मरणस्यैव प्रायश्चित्तत्वम्                              | 84              |
| भक्ती सर्वेषां वर्णानामधिकारनिरूपणम्                          | ४५-४८           |
| महापातिकनामपि परभक्ताविधकारः                                  | 86              |
| <b>परमभक्तेरेवैकान्तत्वम्</b>                                 | ४९              |
| प्रयैव भक्त्या मुक्त्यधिकारो भवति                             | ४९-५0           |
| न्नह्मण ऐश्वर्यशक्तेर्मायाया निरूपणम्                         | 48              |
| न्नह्मणो व्यापकत्वम्                                          | ५१–५३           |
| 'मिश्रोपदेशान्नेति' इत्यस्य निरूपणम्                          | 43-48           |
| सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वप्रतिपादनम्                             | 48-40           |
| जीवस्य ब्रह्मभावाप्तिनिरूपणम्                                 | 40-40           |
| जीवन्मक्तिविवेचनम                                             | 46              |

| ंजीवस्य संस!रित्वेऽभक्तेः कारणत्वप्रदर्शनम् | ५८-५९                     |
|---------------------------------------------|---------------------------|
| जीवानां त्रिनेत्रत्वप्रतिपादनम्             | ५२–६०                     |
| श्रीशाण्डिल्यमहर्षिप्रणीतानि भक्तिसुत्राणि  | <b>६२</b> –६७             |
| ंविशेषनामघटितसूत्राणि                       | Ę                         |
| भक्तितत्त्वविवरणम्                          | <b>६९</b> -७०             |
| <b>ित्रविधभक्तिविवरणम्</b>                  | ७१-७४                     |
| नारदभक्तिसूत्रम्                            | 94-60                     |
| भक्तेः स्वरूपम्                             | ७५                        |
| प्रेम्णि अनन्यता                            | ७५                        |
| प्रेमरूपाया भक्तेर्लक्षणानि उदाहरणानि च     | <b>७५</b> -७ <del>६</del> |
| 'प्रेमरूपाया भक्तेः फलस्वरूपत्वम्           | ७ई                        |
| भक्तेः साधनानि                              | હર્                       |
| <sup>्</sup> एतत्सङ्गस्य माहात्म्यम्        | <u>७</u> -७७              |
| दुःसङ्गस्य त्यागः                           | હ.૭                       |
| मायां कस्तरित                               | ভভ                        |
| परा भक्तिगौणी भक्तिश्च                      | ଓଓ                        |
| भक्तेः सौलभ्य महत्त्वं च                    | 96                        |
| भक्तेः साधनान्यन्तरायाश्च                   | 92                        |
| श्रेमिभक्तानां महिमा                        | ७८                        |
| वादिववादरूपा विघ्नाः                        | ७९                        |
| भक्तेः प्रधानाः सहायकाः                     | ७९                        |
| प्रेमभक्तेः फलं भक्तेः सर्वश्रेष्ठता च      | ७९-८०                     |
| भक्तिमीमांसा                                | 67-87                     |
| प्रथमाध्यायः                                | ८१                        |
| प्रथमः पादः                                 | 68                        |
| द्वितीयः पादः                               | ८१                        |
| द्वितीयाध्यायः                              | ८२                        |
| प्रथमः पादः                                 | ८२-८३                     |
| द्वितीयः पादः                               | 62-63                     |
| तृतीयाध्यायः                                | 68-64                     |
| प्रथमः पादः                                 | 68                        |
| दितीय: पाद:                                 | 68-64                     |

| चतुर्थाध्यायः                | ८५-८७   |
|------------------------------|---------|
| प्रथमः पादः                  | ८५-८६   |
| द्वितीयः पादः                | ८६-८७   |
| परभक्तिसुत्राणि              | 25-62   |
| विशेषार्थं बोधकपदसंकलनम्     | 29-90   |
| भक्तेः प्रधानाः सहायकाः      | ८९      |
| प्रत्ययायादिसूत्रसंकलनम्     | ९७.     |
| भक्तिविभागादिबोधकं चित्रम    | 96      |
| उद्घृतग्रन्थ-ग्रन्थकारनामानि | 99-900  |
| पाठभेदसंकलनम                 | १०१-१०३ |

।। श्रीगणेशाय नमः ॥

श्रीमन्नारायणतीर्थविरचिता

# शाण्डिल्यभिक्तमुत्रव्याख्या

# भक्तिचन्द्रिका

\$ \$ \$

## ।। अथ प्रथमाह्निकम् ॥

गानैर्नारदगोपिकादिषु निजप्रेमाणमावर्द्धयन् स्वे स्वे कर्मणि योजयन्सुरमुखान् शुद्धात्मबुद्धिप्रदः। नित्यं यः सनकादिकेम्य उरुधोगीतः श्रुतौ राजते सत्यज्ञानसुखाःमकं तमनिशं कृष्णाभिधानं नुमः ॥ १ ॥ अजस्रमसितोज्ज्वलो युगयुजोः परं शर्मकृत् कलङ्करहितः कलासहित ईश्वरो विश्वतः। रसामृतमयोऽनिशं प्रमृतभाश्च राधादिभृ-द्वितारबुधसूरसौ स्फुरति कृष्ठणचन्द्रः प्रियः ॥ २ ॥ चेतोवृत्तिश्रकोरी हरिचरणजुषां वेदबद्घादराणां सानन्दाः कुर्वती या यदि सकृद्गता (!) पूर्वसत्सङ्गलभ्या । कर्मजानाभिमानाऽधमनिबिडतमःस्तोमविध्वंसदक्षा पक्षाभ्यामाप्तरक्षा जयित हरिरतिश्चन्द्रिका तापतक्षा ॥ ३ ॥ ब्रह्माद्वैतपुमर्थपूर्णरसिकां शाण्डिल्यसूत्रे यूतां द्वैतध्वान्तविनाशमुख्यफलिकां सद्भक्तिसच्चन्द्रिकाम् । स्मृत्वा चित्तरितीर्णशास्त्रजलधीन्नत्वा गुरून् तीर्थपे तीर्थे तीर्थफलां तनोति मतिमान्नारायणाख्यो यतिः॥४॥ परत्रानासङ्गञ्जनयति रतिर्या नियमतः
परिमन्नेवास्मिन्समरसतया पश्यत इमाम् ।
परप्रेमा सेयं भवति परमानन्दमधुरा
परा भक्तिः प्रोक्ता रस इति रसास्वादनचणैः ॥ ॥ ॥

रतिर्भावः पूर्वः समुचितविभावादिनिचयैव्वमत्कारोन्निद्रैश्चदुलतरकाव्याद्यविचतैः ।
मुहुश्चर्व्यः पूर्णेः प्रविगलितवेद्यान्तरभरः
परानन्दाऽऽभोगः स्फुरति धुरि शृङ्गारवचनः ।। ६ ।।

अखण्डं विज्ञानं विदिलितपराज्ञानममलं समुत्कर्षज्ञानप्रविततसरण्या सरलया। रतौ हेतुः पश्यित्रिति निगममौलौ निगदिता रतिः क्रीडानन्दो मिथुनमिति पूर्णा परिणता।। ७।।

इहैवं शब्देनोल्लिखितसदखण्डाकलनतः
स्फुटं पश्यित्रित्ये तदिप ननु मन्वान इति च ।
विजानित्रत्येवं क्रममसरणितो हेतुनिकरं
श्रुतिर्बूते रत्यादिषु भवित शीर्षा भगवती ॥ द ॥

अभिकामं वाचा कमणमयतेऽङ्गत्वमुदिते
हुधातोरथेंऽइनन्सुहित इति वाक्येऽशनमपि।
निदानत्वं तृप्ताविति निखिलविद्वत्सु नयतः
प्रसिद्धं खन्दोगश्रुतिगिरि समुन्नेयमुचितम्।। ६।।

रितक्रीडावावयं स्मृतिरिप हि माञ्चेति वदतः
फलं भक्तेर्मुक्ति परमपुरुषार्थाऽऽत्मकतया।
महाभक्तो मुक्तिन्निरतरिततो नेच्छिति फलं
तथाप्यस्मै दत्ते हितिधिषणया साधु भगवान्।। १०।।

त्रभुलोंके सेवानिरतमनुरागेण रहितं जनं वित्ते दृष्ट्वोपचितिविधये स्वं वितरति । तथा भक्तं मुक्तो कलयति दयापूर्णहृदयः स्वरूपे स्वस्मिस्तत्सुखमयमयं होति भगवान् ॥ ११ ॥

रतौ हेतुं ज्ञानं हृदि परिकलय्योदितदिशाऽतनोद्वचातः सूत्रं विमलचतुरध्यायविततम्।
ततो ह्यस्येत्येवं विलसदिप संराधन इति
स्फुटं प्रोक्तं युक्तं फलमत इतीदृक्च तदिह ॥ १२ ॥

विनेयैजिज्ञास्यामृतफलपरा भक्तिरखिलैस्ततस्तामानाद्यैविलसदनुबन्धा प्रथमतः।
मनोज्ञं शाण्डिल्यो मधुरतरमङ्गल्यवचसा
निबध्नाति न्यायैरथ पदमुखेनातिविशदम्॥ १३॥

#### अथातो भक्तिजिज्ञासा ॥ १ ॥

अथित । अथशव्दः स्वरूपेण मङ्गलम् । अर्थश्चास्यारम्भ एव । अत इति । इदंशब्दो भक्तेः पुमर्थसाधनत्वपरामर्शकः । जिज्ञासाशब्दो निरूपणलाक्षणिकः । तथा चायमर्थः —अत्यन्तपुमर्थोपायत्वाद्भक्तिनिरूप्यत इति । अथवा अथशव्द आनन्तर्ये । अत इतीदंशव्दार्थं आनन्तर्यं निरूपकः । इदंशव्दश्च वृद्धिस्थकर्मकाण्डफलस्य स्वर्गदिः क्षियित्वादिदोषस्य ब्रह्मविद्यायाश्च दुनिरूप-फलत्वस्य परामर्शं परामृशति । तदयमर्थः —कर्मणः फलं, तावद्वहुतरदुःखानुविद्धं साधनपारतन्त्र्यक्षयित्वादिदोषात् । ब्रह्मविद्या च दुनिरूपफला मोक्षस्याविद्यानिवृत्तिरूपस्य दुःलध्वंसस्य चात्मनो भेदे सत्यत्वे द्वैतप्रसङ्गात् । मिथ्यात्वे प्रतियोग्युन्मज्जनप्रसङ्गात् । अभेदे त्वात्मरूपतया नित्यत्वेनासाध्य-त्वादिति परामर्शानन्तरं विवक्षितिववेकेन सुलसंविदालिङ्गितत्वेन भक्तरेव पुमर्थकोटिप्रविष्टत्योष्टत्वात्तद्धेतौ तद्गोचरज्ञाने इच्छा भवतीत्यर्थः । अथवा सम्पादितकर्मज्ञानोभयस्यापं चेतसो भगवद्गुणगानपराणामिवानन्दमग्नताया अनुपलब्धेर्भक्तरेव विजातीयानन्दाविर्भावहेतुत्विमिति परामर्शानन्तरं केयं कितिविधेति जिज्ञासा भवतीत्यर्थः । पुमर्थस्यानन्दस्य स्वत एवेष्टत्वेन तदु-पायेऽवश्यं जिज्ञासोदयादिति भावः ।

अत्र भक्तिमीमांसेति विहाय भक्तिजिज्ञासेति कथनेन भक्तेः पुमर्थता सूचिता । वेदान्ते ब्रह्मगोचरज्ञानेच्छया ब्रह्मण इवात्र भक्तिगोचरज्ञानेच्छया भक्तिरिष्टत्वलाभादिति स्वयं वोध्यम् । अत्रास्य शास्त्रस्य भक्तिविषयो भक्तिद्वारा कैवल्यं फलम् । अर्थाद्भक्तिकामोऽधिकारी, सम्बन्धस्तु शास्त्रकैवल्ययोः प्रयोज्यप्रयोजकभावः । भक्तिकैवल्ययोस्तु साध्यसाधनभावो वोध्य इत्यास्तां विस्तरः ॥ १ ॥

तत्र भक्तिर्भजनं, तच्च भज सेवायामिति धात्वनुसारान्न सेवामात्रं समानेऽपि राजसेवाकर्मणि भक्तोऽयमभक्तोऽयमिति भेदव्यपदेशदर्शनात् । नाप्याराध्यत्वेन ज्ञानम्, सा भयवलादिना नमस्कार्यत्वादिज्ञानवत्यपि भक्तोऽ-यिमिति व्यवहारापत्तेः पूजानमस्काराद्याराधनास्वननुगमाच्च । अत एव न श्रवणादयोऽपि. तत्र धातोः शक्तिकल्पने गौरवात् । किन्तु 'भक्तिरस्य [भजनं ] तिदहामुत्रोपाधिनैराङ्येनामुष्मिन् मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यम् ।'

### 'भक्तियोगो बहुविधो मार्गंर्भामिनि भाव्यते। स्वभावगुणमार्गेण पुंसां भावो हि भिद्यते॥'

इत्यादिश्रुतिस्मृतिवचनानुसाराद्भाविविशेष एवेत्याशयवानाह—

### सा पराऽनुरक्तिरीश्वरे ॥ २ ॥

अत्र सेति लक्ष्यनिर्देशः, शेषं लक्षणम् । परेति गौणीं व्यावर्तयिति, ईश्वर इत्याराध्याभिप्रायम् । तथा चाराध्यविषयकागौणरागवत्त्वमेव सा । इह तु जगदाराध्यपरमेश्वरविषया । अनुस्त्वत्र न लक्षणान्तर्गतः; किन्तु तन्मिह्मिदिज्ञानादनु पश्चाज्जायमानत्वादनुरिक्तिरित्युक्तम् । तस्या अगौणत्वन्तु तद्गुणगणश्चवणादिनानन्यविषयोत्कष्ठाङ्कादिवशेषादिजनकत्वेन लौकिकान्नुरागादाविव सुग्रहम् । यथोक्तं प्रङ्कादेन —

### या प्रोतिरिववेकानां विषयेष्वनपायिनी । त्वामनुस्मरतः सा मे हृदयान्माऽपसर्पतु ।।

(वि० पु॰ १।२०।१७) इत्यादि।

अत्राविवेकिनां विषयेषु सुखसाधनेषु या प्रीतिरनुरागविशेषः सा त्वामनु-स्मरतो मम हृदयान्नापयातु विषयानुल्लङ्घ्य त्वामेव निरतिशयसुखरूप-मालम्बतामित्यर्थात्प्रीतिशब्दः सुखनियतरागार्थो न सुखार्थस्तस्य सविषयत्वा- भावेन विषयसप्तम्यनुषपत्तेः । तस्याः सुखज्ञानरूपत्वेऽपि तज्ज्ञानस्य सुख-विषयत्वाद्विषयविषयकत्वासम्भवात्। नन्वास्तामनुरक्तिः प्रीतिर्भक्तिस्त्वन्यैव—

नाथ योनिसहस्रेषु येषु येषु वजाम्यहम्। तेषु तेष्वच्युता भक्तिरच्युतास्तु सदा त्विय।।

(वि० पु॰ १।२०।१६)

इति प्रार्थ्यं या प्रीतिरिविवेकानामिति पृथक्षार्थनात्। न च भक्तिरच्युताऽ-स्तिवित प्रोच्य या प्रीतिरित्युत्तरत्र सैव भक्तिः प्रीतिशब्देनोच्यत इति श्लोक-द्वयस्यैकवावयतापौनरुक्त्यप्रसङ्गात्। अपि च न प्रीतिः प्रार्थ्यते किन्तु विरक्तिः। तथा हि—हे माप लक्ष्मीपते। अविवेकिनां विषयेपु या प्रीतिः सा त्वामनुस्मरतो हृदयात्सर्पतु गच्छतादिति राग्निवृत्तिः प्रार्थ्यते, अतो नैकवावयतेति चेत्, असाध्वेतत्। यदि भक्तेरन्या प्रीतिविरक्तिर्वा प्रार्थ्यते तिह् तस्या अपि भगवद्वावये भक्तेरिवानुभापणेनाऽनुग्रहेण भवितब्यम्।

> 'भक्तिर्मिय तवास्त्येव भूयोऽप्येवं भविष्यति'।। इतिवत्। प्रीतिर्मिय तवास्त्येव भूयोऽप्येवं भविष्यति। विषयेषु विरागोऽस्ति भूयोऽप्येवं भविष्यति।।

इति वा। न चैवमभवत्। तस्मान्नाथ योनिसहस्रेष्विति श्लोकोहि-ष्टाया भक्तेः स्वरूपवर्णनमुत्तरश्लोकेन क्रियत इति श्लोकद्वयस्यैकवाक्यत्वा-त्प्रीतिभक्त्योरभेद एवावगम्यते, प्रीतिरेव च रितः परां काष्ठां गता प्रेमे-त्युच्यते। यथा पञ्चरात्रे -

> अनन्यममता विष्णौ ममता प्रेमसंज्ञिता। भक्तिरित्युच्यते भीष्मप्रह्लादोद्धवनारदैः॥ इति।

अनन्यममताऽव्यभिचारिममता यस्यां न कदाचिदपि कथमप्यलंबुद्धिः। तदुक्तम् –

काम्याप्तौ न विवर्तते मम मुहुः स्यादेधते किन्तु तत्संयोगेऽपि वियोगलालनितौ विश्लेषभीत्या मुहुः ।
मोषो यस्य न दोषतोऽपि रसतां नीतो विभावादिभिभावः कोऽपि पराऽनुरिक्तरिति तां भक्ति जगौ सूत्रकृत् ।।

यथा श्रीभागवते-

गोप्यश्च कृष्णमुपलभ्य चिरादभीष्टं
यत्प्रेक्षणे दृशिषु पक्ष्मकृतं शपन्ति ।
दृग्भिह् दोकृतमलं परिरभ्य सर्वास्तद्भावमापुरिप नित्ययुजां दुरापम् ॥
दृढं प्रलब्धास्त्रपया च हािवताः
प्रस्तोभिताः क्रोडनवच्च कारिताः।

वस्त्राणि चैवापहृतान्यथाप्यमुं

तानम्यसूयन् प्रियसङ्गनिर्वृताः ॥

अटित यद्भवांनिह्न काननं त्रुटिर्युगायते त्वामपश्यताम् । कुटिलकुन्तलं श्रीमुखञ्च ते जड उदीक्षतां पक्ष्मकृद्शाम् ।। इति ।

यथा वाऽन्यत्र -

श्यामं वामर्गीतं दृशि श्रुतिवशाच्चेतोहरं स्वं जुषां
देहादेर्ममतापहं ममतयाक्रान्तं मयन्मानसम् ।
हाहा हन्त सहस्रशो न च गुणैराकणितं वीक्षितं
कृष्णं मुञ्चित नो मनोऽभिलषित श्रोत्रस्य कोटि दृशाम् ।।

अस्यास्तु वृत्तेः सुखरूपभगवत्प्रतिबिम्बोद्ग्राहित्वेन भगविद्वषयत्वा-त्सुखरूपतापि । इत्थमेव च भक्तेरत्र रसरूपत्वलब्ध्या निरुपधीच्छाविषयत्या फलाभिसन्धानशून्या पुमर्थरूपता सिद्धचित । अन्यथा तु स्वतः पुरुषार्थत्व-हानौ फलाभिसन्धानवती प्रवृत्तिरिति भक्तेः स्वरूपहानिरेव स्यादिति स्वयं बोध्यम् ।

अयञ्च प्रेम द्विधा—ईशप्रसादजो भावजरच। तत्रेशप्रसादजो यथा—

> ते नाधीतश्रुतिगणा नोपासितमहत्तमाः। अत्रतातप्ततपसो मत्सङ्गान्मामुपागताः॥

अथ भावजः । तत्र भावो नाम भाव्यगुणश्रवणेन स्नेहाद्युद्दीपनद्वारा द्रुतस्य चित्तस्य धारावाहिकी भाव्याकारा वृत्तिः । यथा विष्णुपुराणे—

मद्गुणश्रुतिमात्रेण मिय सर्वगुहाशये। मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गाऽम्भसोऽम्बुधौ ॥ इति । (भाग० ३।२६।११)

अस्यामेव विभावादिना रसरूपतयाऽभिव्यक्तपरमानन्दलक्षणभाव्या-कारानपायात्स्थायिभावं रसं वदन्ति रसविदः । इत्थञ्च लौकिकरसे शृङ्का-रादौ विषयाविच्छन्नस्यैव चिदानन्दांशस्य स्फुरणादानन्दांशस्य न्यूनत्वं भग-वदाकारोक्तचेतोवृत्तिलक्षणे भक्तिरसे त्वनविच्छन्नचिदानन्दघनस्य भगवतः स्फुरणादत्यन्ताधिक्यमानन्दस्य अतो भगवद्भक्तिरस एव लौकिकरसानु-पेक्ष्य परमरसिकैः सेव्यः । यथा भागवते —

त्रिभुवनविभवहेतवेऽप्यकुण्ठस्मृतिरजितात्मसुरादिभिविमृग्यात् ।
न चलति भगवत्पदारविन्दात्लवनिमिषार्धमपि स वैष्णवाग्रचः ॥ इति ।

भावश्चायमीशतद्भक्तप्रसादजः साधनजश्चेति द्विविधोऽपि प्रेमहेतुः । तत्रेशप्रसादजो यथा नारदीये —

सर्वमङ्गलमूर्थन्या पूर्णानन्दमयी ग्रुभा। द्विजेन्द्र तव मय्यस्तु भक्तिरव्यभिचारिणी।। इति।

ईशभक्तप्रसादजो यथा सप्तमे नारदप्रसादेन प्रह्लादस्य—

गुणैरलमसङ्ख्वचे यैर्माहात्म्यं तस्य सूच्यते । वासुदेवे भगवित यस्य नैर्सागकी रितः ॥ न्यस्तक्रीडनको बालो जडवत्तन्मयस्तथा । कृष्णप्रहगृहीतात्मा न वेद जगदीदृशम् ॥ आसीनः पर्यटन्नश्नन् शयानः प्रविदन् सूवन् । नानुसन्धत्त एतानि गोविन्दपरिरम्भितः ॥ इत्यादि । (भाग० ७।४।३६–३४) साधनजो यथा प्रथमे--

तत्रान्वहं कृष्णकथाः प्रगायता
मनुग्रहेणाश्रृणवं मनोहराः।

ताः श्रद्धया मेऽनुपदं विश्रृष्वतः

प्रियश्रवस्यङ्गः ममाभवद्रतिः ॥ इति ।

कथाश्रवणादिकं धर्मबुद्धचाऽनुष्ठानपर्यन्तमविवक्षितम् । तेन गोप्यादौ
न व्यभिचारः । अत एव पामराणां कामिन्यादिष्विवात्मारामाणां भगवति
विद्यमानस्य भावोत्थप्रेम्णः कार्यकारणादिलिङ्गं भेंदाभावेऽपि विषयप्रेमापेक्षया भगवत्प्रेम्ण उत्कृष्टत्वं स्वरूपगुणाद्युत्कर्षनिबन्धनमेवोपविणतं वृद्धैः ।

ब्रह्मण्याविष्टिचित्तानां सर्वदाऽऽनन्ददर्शनम् । पुत्राद्यासक्तिचित्तानां तापश्रेणीति दृश्यते ॥ अत एव विषयस्नेहं न्यक्कुर्वन्त्यभिज्ञाः । स्नेहस्य तस्य धिक्कारो यो न चुम्बति केशवम् ॥ इति ।

ब्रह्मण्याविष्टचित्ता अपि चतुर्विधा उदाहृतास्तन्त्रे—

नित्यं निर्यमपरीतात्मा कदाचित्र्यममोहितः।
कृत्रिमप्रेमयुक्तश्च प्रेमोदारश्चतुर्थकः।।
चत्वारः प्रेमभक्ताः स्युस्तत्राद्यो गोपिकागणः।
नैतस्य विप्रलम्भोऽस्ति कृष्णप्रेमसमाधिना।।
द्वितीयः शुकदेवादिः सम + + + दर्शनात्।
ईशप्रेम्णि हठाच्चित्तं चिरं येन निवेश्यते।।
स स्यानृतीयः सोऽपि स्याद्द्विविधस्तत्र चादिमः।
विषयस्य विरोधेनाविरोधेनापि चेतरः।।
प्रद्धादादिमुखस्त्वाद्य अर्जुनादिस्तथा परः।
गोपीमुखानां मुक्तानां मध्ये नैकतरोऽप्यहम्।।
इति शोचित यो नित्यं प्रेमोदारः स उच्यते।
यथा युधिष्ठिरो राजेत्येवं भक्तचतुष्टयम्।। इति।

ननु सर्वस्यापि सगुणप्रेम्णो वियोगे दुःखजनकत्वाद् गोपीप्रभृतीनाञ्च तथाश्रवणात् कामिन्यादिगोचरस्येव हेयत्वमेव युक्तम् । उक्तञ्च विष्णुपुराणे—

> यावद्धि कुरुते जन्तुः सम्बन्धान्मनसः प्रियान् । तावन्तोऽस्य निखन्यन्ते हृदये शोकशङ्कवः ।। इति ।

अतः प्रेम्ण उत्कर्षवर्णनमसङ्गतमिति चेन्मैवम् । तद्वियोगस्य नान्त-रीयदुःखजनकत्वेऽपि प्रेमविवर्धकत्वेनोत्कर्षाक्षतेः । तदुक्तं तत्रैव—

> उत्तमे वस्तुनि प्रेम योऽस्ति तस्य विवृद्धये। वियोगो दुःखयोगस्तु नान्तरीयकताङ्गतः॥

निन्वदं कामिन्यादिवियोगेऽपि तुरुयमिति चेत् । भ्रान्तोऽसि । तत्रापि वियोगस्य प्रेमविवर्धकरवेऽपि तत्प्रेम्णो दुःखमात्रफलकत्वेनोत्कर्षासम्भवात् । एतदप्युक्तं तत्रैव—

> अनुत्तमेऽप्ययोगेन बहुलं प्रेम जन्यताम्। नैतावता तदुत्कर्षो दुःखमाश्रं फलं यतः।। इति।

तथा च वियोगकृतदुःखेनापकर्षसाधने भवानुबन्धित्वमुपाधिरिति ध्येयम् । उत्कर्षोऽपि न बाहुल्यं किन्तु भवबन्धनाशकत्वरूपमेव वा बोध्यः । अतो गोपीनां कृष्णवियोगेऽपि न हानिः । वस्तुतस्तु तादृशप्रेमभक्तानां न कदापि भगवद्वियोगः, नित्यलीलाविग्रहस्य सदा सान्निध्यान् । तेषु भूतावेश-न्यायेन प्रवेशोपगमाद्वा । अत एव रासादौ —

ता वार्यमाणाः पतिभिः पितृभिश्रतिृबन्धुभिः। गोविन्दापहृतात्मानो न न्यवर्तन्त सौहृदात्।।

इत्यास्तां विस्तरः।

प्रेम द्वादशधा निरुक्तमिल्लैर्भक्तैर्यदास्वादितं
गोपीभिर्हिरिपादपद्ममकरन्दानन्दपूर्णात्मभिः ।
उद्देशं क्रमशो वदामि पृथगेषां तत्परं लक्षणं
स्वारस्यात्तदुदाहृतीरभिदधे प्रेमाभिधे वस्तुनि ।।

उद्देशो यथा-

उप्तं पत्तं लितं दिलतं मिलितं तथा कितिम् । छितितं चिलितं कान्तं विहृतं गिलितञ्च सन्तृप्तम् ।। विक्रान्तमथ संक्रान्तं संहृतञ्चेति भेदतः । मेदाः पञ्चदशेत्यन्ये प्रेम्णां लक्षणभेदतः ।।

अथोप्तम् —

समौत्सुक्यं चित्ते श्रुतिमुखनिमित्तेन दृशिगं

मुकुन्दादावन्यासहनमितशं यन्नियमतः ।

मम स्यादित्येवं परिणतिमितास्यात्सुमनसो

द्रुतिः सोप्तं प्रेम प्रथितमितरालभ्यमुदितम् ।।

यथा —

घनश्यामः कामं लघयति निकामं निजरुचा ततः श्रुत्वा दृष्ट्वा भवति च दृगौत्कण्ठश्वविवशा । उदासीना गेहे भवति निजदेहेऽपि नितरां न सेहेऽन्यालोकश्रवणमननानि द्रुतमनाः ।।

तदुक्तं भागवते —ऋषिपत्नीनाम् —

श्रुत्वाच्युतमुपायान्तं नित्यं तद्दर्शनोत्सुकाः । तत्कथाक्षिप्तमनसो बभूवुर्जातसंश्रमाः ॥ इति ।

यथा वाऽक्रूरस्य —

कि मे पूर्वतपोऽधमस्य कृतवान् कंसः परानुग्रहं
सौन्दर्याणंवविग्रहं स्मितमुखं द्रक्ष्यामि नन्दात्मजम् ।
कृष्णो मां परिरक्ष्यते शिरसि मे हस्ताब्जमाधास्यतेऽकृर स्वागतमास्यतामिति वदन् कर्ता कृतार्थं तनुः ।।

अथ पत्तम्

यदा व्याजप्रश्नाद्भवति तदभिव्यक्तमतुलं प्रियादशौत्कण्डचकपटकृतितो वा पटुषियः। तदा पत्तं प्रेम प्रश्नितसुषमायत्तमुदितं यतः श्रुत्यानन्दो गुणक्रवनलभ्यादिप परः॥

यथा--

अथोदन्तः प्रातस्तरलनयनाभ्यां निगदितः
किमर्थं कस्यायं स्ववहितमितभ्यामि च कः ।
निशम्यानन्दस्य द्रुततरिमतानन्दजनुषस्तदा प्रेम्णारण्यं कुसुमनिचयायेति वदती ।।

यथा वा-

गोप्यो दूतं प्रकल्प्य भ्रमरमनुगतं प्रोचुरङ्घ्रि स्पृशः त्वं मा मे कृष्णप्रियायाः कुचिमिलितस्रजासक्तसत्कुङ्कुमास्यः। तासामेव प्रसादं चरतु यदुपतिर्वाचमेतां निशम्य प्रोचे रन्तुं मनो वः सह यदुपतिनेत्युद्धवः सोद्धवस्ताः।।

स्पष्टं भागवते ---

मधुपिकतव बन्धो या स्पृशाङ्घि सपत्न्याः
कुचिवलुलितमालाकुङ्कुमश्मश्रुभिर्नः ।
वहतु मधुपितस्तन्मानिनीनां प्रसादं
यदुसदिस विडम्ब्यं यस्य दूतस्त्वमीदृक् ।।

यथा वा जनकस्य रामायणे -

शार्दूलाविव बालको गजगती तूणीधनुर्धारिणो
पद्माक्षौ त्रिदिवागताविव सुरौ दृष्टाविवैतौ बुधः।
कावेतौ कुत आगतौ मृदुपदौ कस्यात्मजौ कौशिकः
प्राहोक्तो जनकेन तं दशरथस्यैतौ नृपस्यात्मजौ।। इत्यादि ।।

अथ ललितम्—

यदौत्सुक्यान्मध्येऽसदृशवयसा निस्त्रपतया

मुहुर्द्रष्टं धाष्टर्घं भवति रुदिता वत्समुदितम् ।

निदानं स्वैदादेः सततमनुयानं दृशिकृते

यदस्याः सङ्कोचः प्रियगुरुजनास्ते + ललितम् ।।

यथा---

दधत्यौत्कण्ठचादीन्सदृशवयसां मध्यगतया
त्वया श्रीकृष्णस्याऽऽननकमलजातं मधुमुदा।
समापीय स्वीयैर्नयनचषकैर्निर्भरतरं
किमास्यं प्रेयोदृग्विषयमितया संवृतमदः।।

तदुक्तं भागवते —

पीत्वा मुकुन्दमुखसारघमक्षिभृङ्गैस्तापं जहुर्विरहजं व्रजयोषितोऽह्मि ।।
तत्सत्कृतिं समधिगम्य विवेश गोष्ठं
सत्रीडहासविनयं यदपाङ्गमोक्षम् ॥

यथा वा सुदाम्नः ---

श्रियः स्वामी कृष्णस्तव ननु सला गच्छतमिति

प्रयुक्तः पत्न्या तं नयनचलकैः पास्य इति सः ।

सुदामा सम्प्राप्तो मम सल उपानीतिमिति कि

पृष्टः कृष्णेनावनतवदनो लिज्जतमनाः ।। इति ।

यथा वा जनकस्य-

शार्द्लाविव बालको गजगतो तूणीधनुर्धारिणो
पद्माक्षौ त्रिविवागताविव सुरौ दृष्टाविवैतौ बुधैः ।
कावेतौ कुत आगतौ मृदुपदौ कस्यात्मजौ कौशिकः
प्राहोक्तो जनकेन तं दशरथस्यैतौ नृपस्यात्मजौ ॥
अथ दलितम्—

दृशः 4 विज्छेदे कतिचन निमित्तेन वपुषो विवर्णत्वं धाष्ट्यं दवदहनदग्धेऽङ्कुर इव। अवस्थायामस्यां द्रवति हृदयं यत्सुखमयं भवेत्प्रेम व्यक्तं दलितमिति शब्देन फलितम्।। यथा-

विचिन्वन्ती कृष्णं तरुवनलताशैलशिखरेऽनुयोगं कुर्वाणाऽनुकृतिमपि कृष्णाकृतिकृतैः।
विवर्णा गायन्ती प्रलपति मुधा रोदिति मुहुमुंकुन्देऽन्तर्भूते सरसहृदया गोपतनया।।

तदुक्तं श्रीभागवते---

इति गोप्यः प्रगायन्त्यः प्रलपन्त्यश्च चित्रधा । रुख्दुः सुस्वरं राजन्कृष्णदर्शनलालसाः ।। इत्यादि ।

यथा वा युधिष्ठिरस्य-

निस्तेजसं भ्रातरमर्जुनं नृपः समागतं वीक्ष्य चिरेण दुर्मनाः । शुचा समाकान्तहृदा तदाऽऽतुरो युधिष्ठिरः कृष्णवियोगशङ्कितः ।।

अथ मिलितम्—

वियुक्तं यत्स्वेष्टं परिमह चिरप्रार्थ्यमिष त—

द्भवेदाप्तं दैवात्कथमिष तदा तत्सुखततेः ।

द्रुतिं प्राप्तं चित्तं भवति दियताऽऽकारमिनशं

प्रसिद्धं प्रेमेदं मिलितमिति नाम्ना समुदितम् ।।

यथा---

वियुक्तस्यान्त + घनसुभगमूर्तेः स्मरिजतो
हरेर्लब्धालोकं सरससुखपूर्णाऽनवरतम्।
तदाकाराधारासदृशरभसा योजितमनाः
समाधिस्थेवाऽऽसीत्प्रियमिलितसत्प्रेमविवशा।।

तदुक्तं श्रीभागवते---

सर्वास्ताः केशवालोकपरमोत्सवनिवृताः। जहुर्विरहजं तापं प्राज्ञं प्राप्य यथा जनाः॥ इति।

अथ, पुनःतत्सपूर्वापूर्वभेदेन द्विविधम् । तत्र सपूर्वं यथा---

चित्रक्टनिलयं भरतोऽसौ राममीक्ष्य चरणे निपपात । सम्बभूव पुलकम्

अथापूर्वम्—

मिथिलायां समुपागतं हरिं श्रुतदेवः समवेक्ष्य भूसुरः । अभि तस्य मुनोन्ननर्त वासः परिघुन्वन् रतिमग्नमानसः ॥

अथ कलितम्-

यदा चित्तं भोगाद्गुतिमितपदः स्यात्समुदितं
तदा प्रेम व्यक्तं कलितमिति नाम्ना नरवरैः ।
स चेद्भोगः प्रेयोविषयजनितः स्वात्मजनितो
द्विधापि प्रेमायं परतरसुखास्वादजनकः ।।

यथा---

संविक्त लाति परियाति जहाति दोषं संश्लिष्यतीक्षत अमुं सुभगं श्रुणोति । जिन्नत्यथो रसयतीच्छति निश्चिनोति चित्ते द्विधाः भिमनुते स्मरसुन्दरोऽपि ।।

एवमन्यत्रापि यथा -

संबोक्षणेन सविधागमनेन वाचामुच्चारणेन सुलभेतरयाचनेन।
चेलाञ्चलग्रहमुखैश्चरितैः स शौरिः
संसारसारसुखसीमनि तां युयोज।। इत्यादि।

तदुक्तं श्रीभागवते -

तदङ्गसङ्गप्रमदाऽऽकुलेन्द्रियाः

केशान्दुकूलं कुचपट्टिकां वा । नान्तः प्रतिच्योदुमलं वजस्त्रियो

वित्रस्तमालाभरणाः कुरूद्वह ।। इत्यादि ।

यथा वा श्रीदामादीनाम्—

बाह्याबाहकनर्मशर्मजनकः कर्मान्तराक्षेपको धर्माद्यर्थसमर्थकः स्मरणतोऽभूत्सङ्गतो बालकैः। स्वेदोद्भिन्नतनूरुहं नयनयोराद्रं कृपार्द्यः प्रभुः श्रीदामानमुवाह नन्दतनयो भाण्डीरवृक्षाविध।। इत्यादि।

एवं विपदस्मरणादिकमान्सरं वोध्यम् । अत एवात्राऽऽनन्दसमाधि-मुपवर्णयति ।

अथ छलितम्--

अमर्षेण प्रेम्णोऽनुगतिमहितेनाऽनवरतं

द्रुतिप्राप्तं चित्तं छिलितमिति तत्प्रेम गदितम् ।

यतो निन्दारोपं वहित मनुजे कोपजननं

भवेत्साटोपश्चाभिमतमितगर्वः प्रभवित ।।

यथा---

पुराणं नीरागं प्रथितबहुदोषं द्विजनकं महः श्यामं वामं विषमगमनं चित्तशमनम् । मुहुः कि श्रीकृष्णं वदिस न वदिष्यामि वचनं समाकर्ण्याश्याते मन इति रुषा तामभिदधे ॥

श्रीभागवतेऽपि--

मृगयुरिव कपीन्द्रं विव्यघे लुब्धधर्मास्त्रियमकृत विरूपां स्त्रीजितः कामयानाम् ।
विलमिप विलमत्त्वाऽवेष्टयद्घ्वाङ्क्षवद्यस्तदलमसितसस्यैर्दुस्त्यजस्तत्कथार्थः ।।

यदनुचिलतलीलाकर्णपीयूषिवपुट्
सकृददनिवधूतद्वन्द्वधर्माविनष्टाः ।
सपित गृहकुटुम्बं दीनमुत्सृष्य दीना
बहव इव विहङ्गा भिक्षुचर्यां चरन्ति ।। इत्यादि ।

यथा वा लक्ष्मणस्य रामायणे—

कि वाक्यं बहु मन्यसेऽतिवयसः क्षात्रे स्वधर्मे स्थितो बूषे ब्राह्मणवत्कथं स्थितवित त्वद्भृत्य आज्ञाप्यताम् । सर्वोस्त्वत्प्रतिकूलशीलिन इतो नेष्यामि यामी पुरीं बद्धान्वा प्रकरिष्य आह वचनं सौमित्रिरार्द्यान्तरः ॥

अथ चलितम्-

यदुत्क्रान्तौ चिन्ता द्रुतमहह चित्तं पुनरद-स्तनं लब्ध्वाऽप्यन्यां भजित विषयं प्राक्परिचितम् । भृशं सत्त्वोद्वेकादधिगतसुखाऽऽस्वादवशतः पतत्त्रीसंस्कारादिनशमेव तत्त्रेम चित्तम् ॥

यथा-

कपाली खट्वाङ्गी पितृवनरितर्भूतिमहितः सितोक्षाणं रूढः श्रुतिपथगतैर्भीषणगुणैः। विभीः सानन्देयं सरसहृदया निर्भरतरं दृशास्याः पार्वत्याः प्रथयति रित पूर्वजनुषः।।

यथा वा दशरथस्य रामे रामायणे—

विलोक्याग्नौ विष्टां जनकतनयां दैवतगणा विरिश्वचाद्या ईयुर्दशरथनृपश्चाह तनयम्। चिरं प्रेमोत्कण्ठासरसहृदयः साश्रुनयनो मतो मे स्वर्लोको न बहुतरसन्दर्शरहितः॥ अथ क्रान्तम्—

मनोनीतं व्यक्ति भजित सुदृशामीलनजुषा
परस्माद्वैमुल्यं भवित ननु मुल्यं मतमृते।
समार + मानो निगदितमिदं क्रान्तपदतः
परप्रेमप्राप्तं भवित कृतिभिः श्रेष्ठमितिभिः।।

यथाऽन्यत्र--

नान्यं श्रुणोति न च पश्यित नाऽभिधत्ते चित्ते न कश्वन परं कुरुते स्मृतिस्थम्। कृष्णं हृदा समिभनीय निमील्य नेत्रे काचित्सुखातिशयवासितमानसाऽऽसीत्।।

तदुक्तं श्रीभागवते---

तं काचिन्नेत्ररन्ध्रेण हृदि कृत्य निमील्य च । पुलकाङ्ग्युपगूह्यास्ते योगीवानन्दसंष्लुतः ॥ इत्यादि ।

अथ विक्रान्तम्--

तदेतत्क्रान्ताख्यं भवति ननु विक्रान्तपदभाक् यदा स्वीयं भाग्यं स्वभिनयति तस्याथ गुरुताम् । परं तद्दौर्लभ्यं सुखमहह मे तादृशगिरा परेषां सा हर्षाद्वदति गुणयोगश्व नितराम् ।।

यथा-

अहो श्रीकृष्णोऽयं सरससुखवर्षी घनतनुः तथाहो मच्चेतः सुखघननिकेताश्रितमिदम्। अहो प्रेमा नेतः परतर उपेतोऽतिसुकृते-रहोऽवस्थापेतः परतरसुखोद्भाररभसा॥ तदुक्तं श्रीभागवते—

+ + वतां फलमिदं न वयं विदामः
सङ्यः पश्चननु विवेशयतोर्वयस्यैः।
वक्त्रं व्रजेशसुतयोरनुवेणु जुष्टं
यैर्वारिपीतमनुरक्तकटाक्षमोक्षम्।।

यथा वा-

ब्रह्मा प्राह हरि सुवेशमुरलीनादामृतेनात्मनां जीवानाममृतप्रदं सुखघनं पश्यन्ति धन्या मुहुः । अस्मद्भाग्यमहित्वमीदृशमिदं किं वर्णयामो यतः सच्चिच्छर्मरसं स्वनेत्रचषकैर्यत्संपिबामो भृशम् ।।

अथ संक्रान्तम्-

तापः परं स्वात्मनिवेदनान्तो

मानो वृथाऽकारि मयेति चित्तम् ।

++++ शु तदा निरुक्तं

प्रेमेह संक्रान्तपदप्रयुक्तम् ॥

यथा-

दैन्यं कामयुतस्य वामचरितं वामासु सन्दर्शयन् कृष्णो यामनयद्वहो रितकृते सा साऽभिमानाऽऽहतम् । शक्यं नेतुमुपा +िमित तां प्रोच्य प्रियेऽन्तर्हिते काचित्स्वात्मनिवेदनान्तपरितापेन द्वृतं हृद्वृजा ।।

तदुक्तं श्रीभागवते यथा-

हा नाथ ! रमण ! प्रेष्ठ ! क्वासि क्वासि महाभुज ! दास्यास्ते फुपणाया मे ससे दर्शय सिम्निधिम् ।। इत्यादि । यथा वा सुग्रीवस्य रामे रामायणे —

लब्ध्वा राज्यपदं गृहानुपगतो भोगेषु संसक्तधीः
सुग्रीवः स्मरति स्म कार्यमनिशं रामस्य नायं लघुः ।
कोपाललक्ष्मणबोधितः सहृदयः प्राप्तानुतापः पुनः
श्रीरामः द्रुतचित आगत इति प्रोवाच भृत्योऽस्म्यहम् ॥

अथ विहृतम् —

द्रुतं न प्राग्जन्मन्यतनुभवनस्यानधिगते-द्रवावस्थामुत्राप्यहह मनसो नो तनुमृते । द्रवावस्थापायो न हि भवतु कायाऽनधिगमं विहायैवं मुक्तो स्पृहयति न तत्प्रेम विहृतम् ।।

यथा —

मनः कृष्णाकारं क्विचिदिष पुराजन्मिन न मे वपुःप्रादुर्भूते न च भवति कृष्णाकृति मनः । अभावाद्देहस्यामृत इति मृतं साऽभिमनुतेऽ-मृतं काचित्प्रेम्णो सरसहृदया गोपतनया ।।

·तदुक्तम् --

एताः परं तनुभृतो भुवि गोपबध्वो
गोविन्द एवमखिलात्मिन रूढभावाः ।
वाञ्छन्ति यद्भवभियो मुनयो वयं च
कि ब्रह्म जन्मभिरनन्तकथारसस्य ।।
+ पत्यसुहृदामनुवृत्तिरङ्गस्त्रीणां स्वधर्भ इति धर्मविदा त्वयोक्तम् ।
अस्त्वेवमेतदुपदेशपदे त्वयोशे
अष्ठो भवांस्तनुभृतां किल बन्धुरात्मा ।। इत्यादि ।

यथा वा-

पृथुः प्राह श्रीमच्चरणनिलनस्य स्मृतितिति-नं यत्र स्वर्गों मे भवतु न च मोक्षोऽपि नितराम् । विधत्तां कर्णस्यायुतमथ दृशां कोटिमनिशं यशः श्रोतुं विष्णोर्ननु तनुमथाऽऽलोकितुमपि ।।

अथवा---

मानो वृथाऽकारि मयेति तापद्वतान्तरा यत्र भवे परत्र ।
तमेकमालम्बनमाश्रयाणां
तत्प्रेम चोक्तं विहृताभिधेयम् ॥

यथा वा-

प्रियेऽहं संग्राह्यः सगुण इति याज्ञा भगवतः परालम्बानैवाश्रयदुपनिषन्मानवशतः । ततस्तप्ता राधाकृतसमपराधापहृतये वियुक्ता संयुक्ता मधुरिपुधुरीणोऽनवरतम् ॥.

अथ गलितम्—

द्रवावस्था ह्यस्य प्रियतमगुणानां स्मरणतो दृशेर्वा स्वाभाविक्यथ दहनतापद्रुतिमव । सुगन्धानां सत्त्वं भजित कठिनत्वं न हि यथा मनोव्यक्तं प्रोक्तं गलितमिति तत्प्रेमरसिकैः ।।ः

यथा-

क्षणं तूष्णीमास्ते परसुखगता योगिसदृशी
सरोमाञ्चोत्कम्पं विलपित कदा द्रक्ष्यत इति ।
सक्रत्कृष्णं श्रुत्वा गलितहृदयैवाभविदयं
दशा त्वस्याः का स्याद्गतवित हरौ दृग्विषयताम् । ॥

## तदुक्तं श्रीभागवते —

तन्मनस्कास्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः । तद्गुणानेव गायन्त्यो नात्मागाराणि सस्मरुः ॥

#### यथा वा--

सुपुण्यः प्रह्लादो जठरनिलयो नारदमुखा-न्निशम्य श्रीकृष्णं पररसमसौ निर्भररसः । न सस्मार प्रेम्णा गलितहृदयोऽन्यज्जलमही-विकारं प्रोन्मतो जड इव परानन्दमुदितः ॥

### अथ सन्तृप्तम्—

समस्तानुस्यूते सित चिति सुखे न्यस्तहृदय-स्ततो भिन्नं नैव श्रयति कृतिनामुत्तनपदे । तदा सन्तृष्ताख्यां भजित ननु तत्त्रेम नितरां यतः पूर्णं लब्ध्वा भवित हृदयं पूर्णसुखभाक् ॥

#### यथा--

प्रियः सन्भातीति प्रमृतिमतिभिर्यत्सुविदितं समस्ताधिष्ठानं निखिलसुखमालम्बनमलम् । अहं तत्त्वंशब्दैव्यंबहृतिमदं दृग्विषयगं परानन्दः पूर्णोऽसम्यहह ननु सिच्चत्सुखतनुः ।।

# तदुक्तं श्रीभागवते —

अन्याश्च तदनुध्यानिवृत्ताशेषकल्मषाः ।
नाम्यजानित्रमं लोकमात्मलोकं गता इव ।। इति ।
नारदोऽपि—

प्रेमाशाभरनिर्भिन्नपुलकाङ्गोऽतिनिर्भरः । आनन्दसंप्लवे लीनो नापश्यमुभयं मुने ॥ यथा वा-

सवं ब्रह्मं व पूर्णं क्षितिजलपवनव्योमवह्नघादि चाह-ज्ङ्काराद्यं पूर्णशमानुभवजनितया पूर्णबुद्धचा समेताः । रोधाच्चित्तस्य यान्ति श्रुतिमुखमिखनः पूर्णमेवास्ति पूर्णं स्वात्मानं भावयन्तो मुनय इति परप्रेमभाजः सनाद्याः ।।

अस्मिन्सम्पन्ने प्रेमिविषयवियोगे प्रेमाधारस्य क्षणं युगशतिमव भवति प्रसिद्धम् । गोपीनां क्षणं युगशतिमव यासां येन विनाऽभविदिति । ननु गिलतान्तं प्रेम साविच्छन्नविषयकिमत्युच्यते, तत्कथमन्यविषयकस्यान्यत्रानु-वृत्तिर्मानाभावादिति चेन्मैवम् । स्यादेवम्-यद्यविच्छन्नानविच्छन्नयोरत्यन्त-भेदः स्यात् । न त्वेवं, किन्तु घटाकाशमहाकाशयोरिव तयोरभेद एव । अतः सगुणविषयस्य निर्गुणेऽनुवृत्तिरवाधितैव । तदुक्तम्—

अविच्छिन्नानविच्छन्ने भिद्येते गगने न हि ।
आनन्दो विषयाच्छन्नो विषयानन्द उच्यते ।।
स एव चानविच्छन्नो भूमानन्द इतीर्यते ।
तस्माद्दीपादयोऽन्यत्र संलग्ने वर्तिकान्तरे ।।
यथाऽऽयान्ति तथा प्रेमविषयाच्चित्सरूपके ।
विषयस्य परित्यागे द्रवकाष्ठ्यं कारणम् ।।
अपि प्रमादमलिनाच्चित्तारूलोके न वृश्यते ।।
विषयव्यवहारोऽत्र कि वाच्यं मग्नचेतसः ।। इति ।

तत्र प्रमादाद्विषयविस्मरणंपामराणां द्रवकाष्ठया तु गोपीनां प्रसिद्धम् । पुराणेषु द्रवावस्थातारतम्येनैव चाप्राकृतोत्तममध्यमभेदेन विभागो भक्तानामग्रे स्फुटीभविष्यति । सैव च द्रवावस्था प्रणयानुरागस्नेह्शब्दैरिप संकीर्त्यंते । यथा—

विसृजित हृदयं न यस्य साक्षाद्धिरित्वशाभिहितोऽप्यघौघनाशः।
प्रणयरशनया धृताङ्श्रिपद्मः
स भवति भागवतप्रधान उक्तः।। इति।

प्रणयो द्रवावस्था सैव रशना रज्जुवद्वन्धनसाधनं, तस्यां प्रविष्टस्य पुर्नानगंमाभावादित्यर्थं इति भगवत्पादीयाः । नन्वस्मिन्मते कथं परमात्मिन भक्तिः सम्भवति जीवाभिन्ने तस्मिन् स्वस्मिन्नव भक्त्ययोगात् । न हि स्वस्मिन्नेव भक्तिष्ठपपद्यत इति चेत्, भ्रान्तोऽसि । स्नेह्विशेषरूपायां भक्तावद्वैतज्ञानस्याप्रतिवन्धकत्वात् । ननु माहात्म्यज्ञानं भक्तौ कारणम्, असत्यसङ्कृत्पाद्यनेकदोपाश्रयजीवाभेदे च परमात्मनस्तत्प्रसक्त्या सत्य-सङ्कृत्पाद्यनेकदोपाश्रयजीवाभेदे च परमात्मनस्तत्प्रसक्त्या सत्य-सङ्कृत्पाद्यनेकदोपाश्रयजीवाभेदे च परमात्मनस्तत्प्रसक्त्या सत्य-सङ्कृत्पत्वादिमाहात्म्यस्य वाधेन तद्भानपूर्वा भक्तिः प्रतिवध्येतैवेति चेत्, अभिप्रायमज्ञातवानसि । यतो माहात्म्यं गुणगरिमा गुणाश्रानन्दादयः प्रधानस्येति न्यायेन सत्यज्ञानानन्दा न तु पूर्णत्वादयः स्वरूपात्मका एवाद्वैत-घिता इत्यद्वैतज्ञानं माहात्म्यज्ञातविधयाऽखण्डार्थे सन्तृत्तप्रेम्णि कारणमेवेति तत्कथं भक्तौ प्रतिवन्धकं स्यात् । सत्यसङ्कृत्पादयस्तु गुणाः सात्त्वकप्रकृति-मूलतया व्यावहारिका अप्युपाधिना जीवाद्भित्न एवेशेऽभिमता इति तत्रापि माहात्म्यस्य बाधो न सम्भवत्यद्वैतिनामपि तु हानिपूर्विका गलितान्ता प्रीतिः संस्कारादृष्टसच्तिवा या पुनः प्रपञ्चजातमेव विस्मारयति । इयांस्तु विशेषः — केवलबोधेऽशनादिविक्षेपो न निवर्तते भक्तौ सोऽपि निवर्तत इति । यथोक्तम्—

नैषाऽतिदुःसहा क्षुन्मां त्यक्तोदमपि बाधते । पिबन्तं त्वन्मुखाम्भोजच्युतं हरिकथाऽमृतम् ।।

इति तदीयगुणानुवादस्यैव रसिवशेषाऽभिन्यञ्जकतायास्तादृशस्वभावकत्वा-दिति भावः। अत एव निवृत्तसर्वा गायन्ति जडकल्पाश्च विरज्यन्ते। यथोक्तम्—

> निवृत्ततर्षेरुपगीयमानाः द्भवौषधाच्छोत्रमनोऽभिरामात् । क उत्तमश्लोकगुणानुवादाः त्पुमान्विरज्येत विना पशुष्टनात् ॥ इति ।

अत्रोत्तमक्लोकगुणानुवादस्य ब्रह्मविदुपगीयमानत्वभवरोगनिवर्तकत्व-सुन्दरतमविषयकत्वेन श्रोत्रमनःप्रीतिविषयत्वजडकत्पविरक्तिविषयत्वेन ब्रह्मविद्याफलत्वं पुमर्थहेतुत्वं रसरूपत्वं भाग्यफलत्वञ्च ध्वनितम् । तस्मादद्वैते भक्तिर्न सम्भवतीति द्वैतिनामप्रयोजनेति चाद्वैतिनां केषाञ्चिद्वचनं साहस-मात्रम् । कथितानविच्छन्नाया भक्तेरेव सद्रूपतया पुमर्थत्वात् । तत्र चाद्वैत-ज्ञानस्यैव माहातम्यज्ञानविधया हेतुत्वात् । स्यादेतच्चैतन्मते प्रेमभक्तिसम्भ-वेऽपि सेव्यसेवकभावरूपा तु कथम् ? तथा हि – सेव्यं सेवकानन्यदुतान्यत् ? नाद्यः, सेव्यसेवकभावस्यैकसमन्तयोगात् । द्वितीयोऽपि किन्तात्त्विकमुताऽ-तात्त्विकम्। आद्ये ऽद्वैतक्षतिः, अन्त्येऽसत्त्वापत्त्या सेव्यत्वानुपपत्तेरिति चेन्मैवम्। "जन्माद्यस्य यतः" इति न्यायेन कारणत्वाक्रान्तस्य ब्रह्मणः सेव्यत्वोपपत्तेः। न च ''सर्वकर्मं'' इत्यादिश्रुतेः कारणरूपन्तात्त्विकमिति शङ्कचम्, तात्पर्यलिङ्गा-नुगृहीतनिर्विशेषवस्तुप्रतिपादकवचनविरोधात् । ''द्वे वा ब्रह्मणो रूपे मूर्तं श्वा-मूर्तञ्च" इति प्रकृत्य समस्तस्थ्लसूक्ष्मरूपं प्रपञ्चं ब्रह्मणो रूपत्वेन परामृश्य "तस्य ह वा एतस्य पुरुषस्वरूपं यथा महारजनं वासः" इत्यादिनाऽऽकार-विशेषञ्चाभिद्याय 'अथात आदेशो नेति नेति न ह्योतस्मादिति न ह्यान्यत्पर-मस्ति" इति सर्वं प्रकृतं ब्रह्मणः प्रकारमितिशब्देन परामृश्य तत्रज्ञानिषिध्य-मानानृतसर्वविशेषाधिष्ठानसन्मात्रस्यैव निर्विशेषस्वप्रकाशैकस्वरूपस्य सत्य-ज्ञानानन्तादिपदबोधितस्य ब्रह्मणः श्रुत्या बोधनात् ।

ननु तर्हि सर्वमिथ्यात्वं जानतां कथमीशे भक्तिः स्यादिति चेत्, साधन-दशाभ्यासजसंस्काराल्लौकिकव्यवहारवदेव प्राप्तया प्रपञ्चबाधस्यापि विस्मारणादेवेत्यवेहि । भक्तिरसस्य परमानन्दरूपतया स्वेतरसर्वाभिभाव-कत्वात् । अत एव दुःखासंस्पशित्वात्तादृशभक्तिरसव्याप्या विपदोऽपि स्वकीयाः कामिताः कुन्त्या—

> "विपदः सन्तु नस्तास्तास्तत्रःतत्र जगद्गुरो ! भवतो दर्शनं यस्मादपुनर्भवदर्शनम्" ।। इति ।

युक्तञ्चैतत्। यस्मिन्सत्यवश्यमिष्टसम्बन्धस्तस्यापीष्टतौचित्यात्। नन्वेतं भक्तिसुखाद्वैराग्यासम्भवेन मुमुक्षुत्वासम्भवात्तदधिकारिकवेदान्तविचार आसुप्तेरामृतेः कालमवश्यकर्तव्यतयोक्तो बाध्येतेति चेत्, मैवम्। भक्ति-सुखानासक्तान् प्रति तस्यावश्यकत्वेऽपि भजनीयस्वरूपनिर्णयार्थं तद्भक्तानामपि तद्भिचारस्याऽऽवश्यकत्वात्। भक्तिमुखाद्वैराग्यं न स्यादिति त्विष्टमेवा-पादितम्। जीवस्मुक्तानामपि श्रुतिस्मृतिषु भगवद्भक्तिप्रतिपादनादिति

रहस्यम् । मतान्तरे तु गलितान्ते प्रेम्णि विषयोऽवतारिविशिष्टोऽवतारी भगवान् षड्गुणपूर्णः सन्तृष्ते त्ववतारोपलक्षितोऽवतारी । अवतारश्च लीला-विग्रहादिः । तदुक्तम्—

मतान्तरेऽवतारी तु सन्तृप्तिवषयो मतः । गलितान्तस्य क्षियोऽवतारः परिवर्ण्यते ॥ इति ।

नन्वस्मिन्मते कथं भगवित भक्तिः सम्भवित नीरूपत्वेन सौन्दर्याभावात्, रूपवत्त्वे त्विनित्यत्वदोषाऽऽपितिभिया माहात्म्यज्ञानस्य वाधेन सुतरामिति चेत्, न, प्रकृत्यादिप्रवर्तकत्या प्राकृतरूपश्चन्यत्वेऽपि सत्यज्ञानानन्दाद्यप्राकृत-रूपवत्त्वादेव सुन्दरतमे तस्मिन्भक्तिसम्भवात् । एतेन करचरणादिमिति मत्स्यादाविष भक्तिव्यांख्याता। वक्ष्यमाणरीत्या स्वप्रकाशसुखाद्यवयववत्त्वात्। विचारान्तरमेतत् । जीवन्मुक्तिसुखं सन्तृप्ते पूर्णमित्यत्र तु न कस्यापि विवादः। अत एवोक्तं तत्रैव—

अनेकजन्मसंसिद्धसन्तृप्तहृदयः सुधीः । जीवन्मुक्तिदशोपेतो नास्य कर्तव्यमिष्यते ।। इत्यादि ।

वस्तुतस्तु —

वस्त्वेकं सगुणं च निर्गुणमदः सर्पो यथा कुण्डलीत्येवं सत्सुखपूणं आत्मिन मनो लग्नं यशोदाऽऽत्मेजे ।।
यस्यासौ सुखमश्नुतेऽनवरतं स प्राप्तपुण्यो नरस्तत्तिस्मिन्सगुणेऽगुणे कथमिप प्रेम्णा कृतार्थः पुमान् ।।

एतदेव भूमिकाभेदलब्धज्ञानस्य फलम् । भूमयस्तूपर्वाणता वृद्धैः। यथा—

> प्रथमं महतां सेवा तद्यापात्रता ततः। अद्धाऽथ तेषां धर्मेषु ततो हरिगुणश्रुतिः॥ ततो रत्यङ्कुरोत्पत्तिः स्वरूपाधिगमस्ततः॥ प्रमवृद्धिः परानन्दे तस्याथ स्फुरणं ततः॥

भगवद्धर्मनिष्ठाऽतः स्वस्मिस्तद्गुणशालिता । प्रेम्णोऽथ परमा काष्ठेत्युदिता भक्तिभूमिकाः ।। इति ।

### तत्र महत्सेवा-

सर्वेशः सुखिवद्घनः परतरः प्रोक्तो महाँस्तस्य ये
भक्ताः कायमनोवचोभिरिनशं रक्ता महान्तो हरौ ।
तेषां तस्य च कायतो वचनतः प्रीत्ये कृतियां हृदा
सोक्ता भक्तिधरासु तासु महतः सेवाऽऽदिमा भूमिका ॥

#### यथा---

ध्यायन्सादरमानसेन सुयशो गायँस्तवास्मि बुवन् पश्यन्नाहितया दृशा हितवचः श्रुष्वन्नमन्सादरम् । सत्कृत्या हितमाचरन्नमहतां सङ्गं त्यजन्दूरतः स्वेशं स्वेशपरायणं च सततं धन्यो नरः सेवते ॥

#### तत्र भगवत्सेवापरा यथा --

वृषपर्वा बलिर्बाणो मयश्राऽय विभीषणः ।
सुग्रीवो हनुमानृक्षो गजो गृश्रो विणक्पयः ।।
व्याधः कुब्जा वजे गोप्यो यज्ञपत्न्यस्तथा परे ।
ते नाऽधीतश्रुतिगणा नोपासितमहत्तमाः ।।
अवतातप्ततपसो मत्सङ्गान्मामुपागताः ।
केवलेन हि भावेन गोप्यो गावो नगा मृगाः ।।
येऽन्ये मूढिधयो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसा ।
यन्न योगेन साङ्क्रचेन दानवततपयोऽध्वरैः ।।
व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासैः प्राप्नुयाद्यत्नवानि ।
मत्कामा रमणं जारं मत्स्वरूपाविदोऽबलाः ।।
बह्म मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसहस्रकाः ।
तस्मात्त्वमुद्धवोत्सृज्य चोदनां प्रतिचोदनाम् ॥

प्रवृत्तिश्व निवृत्तिश्व श्रोतव्यं श्रुतमेव च । मामेकमेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् ॥ याहि सर्वात्मभावेन यास्यसे त्वकुतोभयम् ॥ इति ।

## भगवद्भक्तसेवा यथा-

महत्सेवां द्वारमाहुविभुवते— स्तमो द्वारं योषितां सङ्गिसङ्गम् ॥ महान्तस्ते समिचत्ताः प्रशान्ता

विमन्यवः सुहृदः साधवो ये ।।

मय्यनन्येन भावेन भक्ति कुर्वन्ति ये दृढाम् ।

मत्कृते त्यक्तकर्माणस्त्यक्तस्वजनवान्धवाः ।।

मदाश्रयाः कथाहृष्टाः श्रुण्वन्ति कथयन्ति च ।

तपन्ति विविधांस्तापानेतान्मद्गतचेतसः ।।

त एव साधवः साध्व ! सर्वसङ्गविवर्जिताः ।

सङ्गस्तेष्वय मे प्रार्थ्यः सङ्गदोषहरा हि ते ।।

### यथा —

यत्पादसंश्रयाः सूतमुनयः प्रशमायनाः । सद्यः पुनन्त्युपस्पृष्टाः स्वर्धुन्यापोऽनुसेवया ।। तुलयाम लवेनापि न स्वर्गं नापुनर्भवम् । भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मत्यनां किमुताऽऽशिषः ।।

#### तथा-

बुर्लभो मानवो देहो देहिनां क्षणभङ्गुरः। तत्रापि दुर्लभं मन्ये वैकुण्ठप्रियदर्शनम्।। अत आत्यन्तिकं क्षेमं पृच्छामो भवतोऽनघाः। संसारेऽस्मिन् क्षणार्धोऽपि सत्सङ्गः शेवधिनृंणाम्।। इत्यादि। अयमत्र निष्कर्षः —भगवत्सङ्गं भगवत्सङ्गिसङ्गं वा यथायोग्य-मन्तरेण न भगवति भक्तिरुदेति । एतावांस्तु विशेषः । साक्षाद्भगवत्सङ्गिनां कृतार्थत्वान्न सङ्गापेक्षा भगवत्सङ्गसङ्गिनान्तु विद्यत एव फलतया भगवत्सङ्गापेक्षेति व्याख्याता द्विविधा महत्सेवा । तद्यापात्रता यथा—

ईशस्येशपरायणस्य च मुहुः सङ्गाद्भवेत्तद्दया
दुःखं माऽस्य भवत्वियं च सततं सौशील्यमुख्यैर्गुणैः ।
स्विस्मस्तन्वरणाश्रितैरविरतं या धीयते गीयते
श्रुत्याद्यैविरलेन केनिविदयं लभ्या दयापात्रता ।।

ते च गुणा भगवतोक्ताः —

कृपालुरकृतद्रोहस्तितिक्षुः सर्वदेहिनाम् । सत्यसारोऽनवद्यात्मा समः सर्वोपकारकः ।। कामैरहतधीर्दान्तो मृदुः शुचिरिकञ्चनः । अनीहो मितवाक् शान्तः स्थिरो मच्छरणो मुनिः ।। अप्रमत्तो गभीरात्मा धृतिमाञ्जितषड्गुणः । अमान्यमत्सरो दक्षो निर्ममो दृढसौहृदः ।। असत्वरोऽर्थजिज्ञासुरनसूयुरमोधवाक् ।। इत्यादि ।

यथा--

क्षिप्तोऽगाघह्नदे सितश्च सततं पाशैविषं भक्षितः शैलादेरवपातितः पुनरयं नीतः करीद्रान्तिके ।। खड्गैईन्तुमपृच्छदात्मतनयं त्राता तव क्वाऽस्ति कः सर्वत्राऽस्ति हरिर्दुतं नरहरेः कारुण्यपात्रं बभौ ।।

प्रह्लाद इति शेषः । एतादृशशिष्यगुणाभावे तु जातोऽपि महत्सङ्गो निरर्थंक एव, यथा दुर्योधनादीनाम् । तथा चैतादृशगुणसम्पत्तिरेव दयापात्रता नाम द्वितीया भूमिका । साऽपि द्विविधा स्वप्रयत्नानपेक्षा तत्सापेक्षा च । तत्राद्या यथा रुद्रप्राचेतसंसंवादे — तप्तहेमनिकायाभं शितिकण्ठं त्रिलोचनम् । प्रसादसुमुखं वीक्ष्य प्रणेमुर्जातकौतुकाः ॥ स तान्त्रपन्नातिहरो भगवान्धर्मवत्सलः । धर्मज्ञान् शोलसम्पन्नान् प्रीतान्त्रीत उवाच ह ॥

### श्रीरुद्रः —

यूयं वेदिषदः पुत्रा विदितं विश्वकीषितम् ।

अनुग्रहाय भद्रं व एवं मे दर्शनं कृतम् ।।

परं यद्रहसः साक्षात्त्रिगुणाज्जीवसंज्ञितात् ।

भगवन्तं वासुदेवं प्रपन्नः स प्रियो हि मे ।।

स्वधमंनिष्ठः शतजन्मभिः पुमान्

विरिक्षतामेति ततः परं हि माम् ।

अव्याकृतं भागवतोऽथ वैष्णवं

पदं यथाऽहं विबुधाः कलात्यये ।।

अथ भागवता यूयं प्रियाः स्थ भगवान्यथा ।

न मद्भागवतानां च प्रेयानन्योऽस्ति कहिचित् ।।

इदं विविक्तं जप्तव्यं पिवत्रं मङ्गलं परम् ।। इत्यादौ ।ः

# द्वितीया यथा ध्रुव-नारदसंवादे ध्रुवः —

सोऽयं शमो भगवता सुखदुःखहृतात्मनाम् । वर्शितः कृपया पुंसां दुर्वशोऽस्मद्विधैस्तु यः ॥ अथाऽपि मेऽविनीतस्य क्षात्रं घोरमुपेयुषः । विनवन्नटते वीणां हिताय जगतोऽर्कवत् ॥ इत्यभ्युदितमाकण्यं भगवान्नारदस्तदा । प्रीतः प्रीत्याऽऽह तं बालं सद्वाक्यमनुकम्पया ॥

#### नारद उवाच-

मात्राभिहितः पन्याः स व निःश्रेयसस्य ते।
भगवान्वामुदेवस्तं भज तत्प्रवणात्मना।।
धर्मार्थकाममोक्षाक्ष्यं ॥ इच्छेच्छे, यमात्मनः।
एकं ह्ये व हरेस्तत्र केवलं पादसेवनम्।।
तत्रानुगच्छ भद्रन्ते यमुनायास्तदं शुचि।
पुण्यं मधुवनं यत्र सान्निध्यित्रत्यदा हरेः।। इत्यादी।

## श्रद्धाऽय तेषां धर्मेषु यथा—

ईशस्येशपरायणस्य च दयापात्रत्वतस्तद्गुणः
श्रुत्यादौ रुचिरादरोऽभिनिषतं कार्यान्तरा संग्रहः ।
श्रुत्यादिप्रतिबन्धकेषु विरितः सद्वाक्यविश्वासिताऽऽस्तिक्यं सद्गुरुद्दिशतेषु कृतिनां श्रद्धा तृतीया घरा ।।

### ःतदुक्तम्—

शुश्रूषोः अद्द्धानस्य वासुदेवकथारुधिः।
स्यान्महत्सेवया विप्राः पुण्यतीर्थनिषेवणात्।।
यदनुष्यासिनायुक्ताः कर्मप्रन्थिनिबन्धनम्।
छिन्दन्ति कोविदास्तस्य को न कुर्यात्कथारितम्।।
ज्ञानं यतः प्रतिनिवृत्तगुणोमिचक्रमात्मप्रसादमुभयत्र गुणेष्वसङ्गः।
कैवल्यसम्मतपथस्त्वथ भक्तियोगः
को निर्वृतो हरिकथासु र्रातं न कुर्यात्।। इत्यादि।

कथास्वित्युपलक्षणमन्येषामपि भागवतधर्माणामुदाहरणम्। परीक्षितो

राज्ञा दैववशान्मृतोरगवपुष्यंशेऽपिते तत्सुतः
सर्पेणेव मृति कुधाऽभिहितवान् श्रुत्वाऽय राजा वचः।
त्यवत्वा राज्यसुताऽऽदिकं सुरनदीतीरं श्रितः श्रीहरिं
श्रीतुं सादरमानसोऽभवदयं ध्यातुं प्रमातुं मुदा ।।

तत्र श्रद्धाविहीनास्तु निन्द्या एव । तत्र केचिद्विषयभोगपराः केचिद्-गविताः । तत्राद्या यथा —

तरवः किन्न जीवन्ति भस्त्राः किन्न श्वसन्ति हि ।

बादन्ति न मेहन्ति कि ग्रामपश्वोऽपरे ।।

श्विवड्वराहोष्ट्रखरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः ।

न यत्कर्णपथोपेतो जातु नाम गदाग्रजः ।। इत्यादि ।

द्वितीया यथा-

सर्वेषु शश्वतनुभृत्स्ववस्थितं यथा स्वमात्मानमभीष्टमीश्वरे । वेदोपगीतश्च न श्रुण्वतेऽबुधाः

मनोरथानां प्रवदित्त वार्तया ।। हित्वाऽऽत्ममायाविरतो गृहापत्यसुहृत्स्त्रियः । तमो विशन्त्यनिच्छन्ति वासुदेवपराङ्मुखाः ।। इत्यादि ।

तथा शिवपराङ्मुखा अपि । यथा पराशरोपपुराणे—

अन्तर्नेच्छन्ति ये रुद्रं भवानीसहितं भवम् । पुरीषमेव गृह्णन्ति जिह्नया ते न संशयः ॥ इति ।

तथा श्रीभागवते---

हसन्ति तस्याऽचरितं हि दुर्भगाः । इति ।

एतदेवाऽऽश्रित्याऽन्यत्रापि —

त्यमेवाऽऽत्मिन्विश्वाधिक इति जगत्सेव्य इति च स्फुटं बूते वेदस्तदिप विवदन्ते बत खलाः । किमेषान्त्वद्रोहव्यसनिहतं जीवनिमदं यदुक्तीः औतृणां सरणमुदितं निष्कृतिरिति ॥

तथा भगवद्भक्तनिन्दका अपि निन्दा एव । ते यथा-

रजसा घोरसङ्कल्पाः कामुका अहिमन्यवः । दाम्भिका मानिनः पापा विहसन्त्यच्युतप्रियान् ।। वदन्ति तेऽन्योन्यमुपासितस्त्रियो गृहेषु मैथुन्यसुखेषु चाऽऽशिषः । यजन्त्यसुष्टाञ्चविधानदक्षिणं

वृत्यै परं घ्निन्त पशूनतिद्वदः ।। इति ।

तस्माद्भगवद्धमंश्रद्धा भवति तृतीया भूमिका । ततो हरिगुणश्रुतिः — ईशस्येशपरायणस्य च यदा श्रद्धा भवेद्धमंतस्तस्यास्तद्गुणसंश्रवस्तवमुखा या सत्कृतिर्धीमताम् ।
सेयं भक्तिजभूमिकासु परमा भूमिश्चतुर्थी स्मृता
या लभ्या परमेश्वरस्य दयया सभ्याद्ता नित्यशः ॥

यथा श्रीभागवते -

इत्थं परस्य निजधर्मरिरक्षयाऽऽत्तलोलातनोस्तदनुरूपविडम्बनानि ।
कर्माणि कर्मकषणानि यदूत्तमस्य
श्रूयादमुष्य पदयोरनुवृत्तिमिच्छन् ॥
मर्त्यस्तया ननु समेधितया मुकुन्दं
श्रीमत्कथाश्रवणकीर्तनचिन्तयेति ।
तद्धाम दुस्तरकृतान्तभवापवर्गं
प्रामाद्धनं क्षितिभूजोऽपि ययुर्यदर्थाः ॥

संसारितन्धुमितदुस्तरमुत्तितीर्थो-र्नान्यः प्लवो भगवतः पुरुषोत्तमस्य । लीलाकथारसिनषेवणमन्तरेण पुंसो भवेद्विविधदुःखदवादितस्य ।।

निवृत्ततर्षैरित्यादिहरिगुणश्रुतिरिति कृत्स्नभागवतधर्मोपलक्षणम् । तथा—

> को नु राजन्निन्द्रियवान् मुकुन्दचरणाम्बुजम् । न भजेत्सर्वतो मृत्युरुपास्यममरोत्तमैः ।।

तच्च भजनं श्रवणकीर्तनादिलक्षणं द्वितीये वक्ष्यते । यथा —

यद्याः श्रुण्वन्गायन् श्रुतिपथमदो यन्न विरतं
हरेः सेवां कुर्वन् सरसकुसुमाद्यैरभियजन् ।
नमन्पादौ दास्यं मनसि गमयन्सख्यमि वा
स्वमात्मानं यच्छन् जयति सुतरां कोऽपि सुकृती ।।

तस्मादेवंविधमनुष्ठानं भवति चतुर्थी भूमिका। एतच्चतुष्टयसाधन-मेव, ततो रत्यङ्कुरोत्पत्तिः।

> ईशस्येशपरस्य च श्रुतिमुखैर्या स्थायिभावाह्नया संस्काराऽपरसंज्ञिका भगवदात्मस्वानुकारा हृदि । वृत्तिर्याऽङ्कुरतां गता भगवदाकारान्तरं मुख्यती पूर्वस्याः फलतां गता भुव इयं रत्यङ्कुरा पश्चमी ।।

तदुक्तम् —

सतां प्रसङ्गान्मम वीर्यसंविदो
भवन्ति हृत्कर्णरसायनाः कथाः।
तज्जोषणादाश्वपवर्गवर्तमिन
श्रद्धा रतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यति।।

श्रद्धा भक्तिरसानुभावः, ततो रितः स्थायिभावः, स एव भक्तिरसतां प्राप्नोतीत्यर्थः।

एवं मनः कर्मवशं प्रयुङ्क्ते
अविद्ययाऽऽत्मन्युपधीयमाने ।
प्रीतिनं यावन्मिय वासुदेवे
न मुच्यते देहयोगेन तावत् ।।
भवापवर्गो भ्रमतो यदा भवेज्जनस्य तह्यं च्युतसत्समागमः ।
सत्सङ्गमो यहि तदेव सद्गतौ
परावरेशे त्विय जायते रतिः ।। इत्यादि ।

यथा-

महत्सङ्गाद्दासीसुत उत पुरा नारदमुनिमंनीषां सत्येऽर्थे सततमनुनिश्चित्य निरगात् ।
विदष्टा व्यालेनाप्यहह जननीमीश्वरदयां
निधाय स्वस्वान्ते विरतिमह भक्तः पदिमतः ॥
इयं पञ्चमी भूमिका । भक्तेः स्वरूपमेवैतत् । परिपाकविशेषादन्याः

षड्भूमिकाः फलभूताः । स्वरूपाधिगमस्ततः ।

देहप्राणदृगादि याति न मनः प्राप्तानुरागं प्रिये
तिद्वक्षेपनिवृत्तये श्रुतिमते ज्ञाने प्रयत्नं जुषाम् ।
प्रत्यवस्त्वात्मन ईशितुर्भगवतो दृश्यन्तिरस्कृत्य यः
साक्षात्कार उदाहृता रितभुवि स्वात्मावबोधा धरा ॥
इयं षष्ठी भूमिका । अन्यया देहेन्द्रियादिविक्षेपेण जाताया अपि
रतेरनिर्वाहात् । तदुक्तम्—

ज्ञानं निःश्रेयसार्थाय पुरुषस्याऽऽत्मदर्शनम् । यदाहुर्वणंयेत्तत्ते हृदयप्रन्थिभेदनम् ॥ अनादिरात्मा पुरुषो निर्गुणः प्रकृतेः परः । प्रत्यगात्मा स्वयं ज्योतिर्विद्यं येन समन्वितम् ॥ स एव प्रकृति सूक्ष्मां देवीं गुणमयीं विभुः । यद्च्छ्ययेवोपगतामस्यपद्यत लीलया ॥ गुर्णीविचित्राः सृजती स्वरूपा प्रकृतिः प्रजाः । विलोक्य मुमुहे सद्यः स इह ज्ञानगूहया ॥ एवं पराभिज्ञानेन कर्तृ त्वं प्रकृतेः पुमान् । कर्मसु क्रियमाणेषु गुणैरात्मिन मन्यते ॥ तदस्य संसृतिर्बन्धः पारतन्त्र्यश्च तत्कृतम् । भवत्यकर्तृरीशस्य साक्षिणो निवृतात्मनः ॥

तथा —

आत्मा नित्योऽन्ययः शुद्ध एकः क्षेत्रज आश्रयः । अविक्रियः स्वदृग्धेतुन्यिपकोऽसङ्गचनावृतः ।। एतैद्वीदशभिविद्वानात्मनो लक्षणैः परैः । अहं ममेत्यसद्भावं देहादौ मोहजं त्यजेत् ।। एवं शुद्धे त्वंपदलक्ष्येऽवगते तत्पदलक्ष्येण सहाऽभेदज्ञानं भवित ।

तदुक्तम् —

कृष्णमेनमवेहि त्वमात्मानमिखलात्मनाम् । जगद्धिताय सोऽप्यत्र देहीवाऽऽभाति मायया ।। इत्यादि । एतादृशज्ञानस्य भक्त्युत्तरकालत्वं दिशतम् । वासुदेवे भगवति भक्तियोगः प्रयोजितः ।। जनयत्याशु वैराग्यं ज्ञानञ्च यदहेतुकम् ।। इत्यादि ।

नारदस्य यथोक्तम् —

गतो दूराध्वानं श्रमयुत उतायन्ननु ततोहदासीनो दीनो हरिचरणलीनो हि नितराम् ।
विविक्ते तद्धचानाज्जगदिदमपश्यन्समसुखं
परं प्राप्तः स्वस्मिन्स्वयमिह पुरा नारदमुनिः ।। इति ।

अय प्रेमिववृद्धिनामिका सप्तमी यथा—
परात्मानन्दास्यापरिवषयरत्योपिचतया
प्रपञ्चस्याऽनादेरनिधगितप्राप्तं परसुखम् ।
यदेवं चेष्टाभिः स्वभिनयति किश्चत्सुकृतभाक्
तदा प्रेम्णो वृद्धिर्भवित रितसूमौ परतरा ।।

### यथा श्रीभागवते —

न्यस्तक्रीडनको बालो जडवत्तन्मयस्तदा।
कृष्णग्रहगृहीतात्मा न वेद जगदीदृशम्।।
आसीनः पर्यटन्नश्चन् शयानः प्रपिबन् बुवन्।
नानुसन्धत्त एतानि गोविन्दपरिरम्भितः।।
क्वचिद्वदृति वैकुण्ठचिन्ताश्चलचेतनः।
क्वचिद्वसित तिच्चन्ताह्लाद उद्गायित क्वचित्।।
नदित क्वचिदुत्कण्ठो विलज्जो नृत्यित क्वचित्।।
क्वचित्तद्भावनायुक्तस्तन्मयोऽनुचकार हु।।
क्वचित्तद्भावनायुक्तस्तन्मयोऽनुचकार हु।।
क्वचित्तद्भावनायुक्तस्तन्मयोऽनुचकार हु।।
क्वचित्रद्भावनायुक्तस्तन्मयोऽनुचकार हु।।
क्वचित्रद्भावनायुक्तस्तन्त्वयोन्विव्याकिञ्चनसङ्गलब्धया।
तन्वन्परां निर्वृतिमात्मनो मुहुकृंःसङ्कहीनः स्वमनः शमं व्यधात्।।

अन्यत्रापि---

गर्भे नारदबोधितो बहिरिप प्रद्धाद ईशं स्मरन्
न्यस्तक्रीडनको हसत्ययमथो रोदित्यथो गायति ।
तूष्णीं तिष्ठित रोमहर्यसहितो नृत्यत्यथो भावयत्यस्यैवाऽनुकरोति सत्कृतिमितः प्रेम्णो विवृद्धि पराम् ॥

एवमन्यदप्यूहनीयम् । एतादृशदशोत्पत्तिपर्यन्तमेव साधनाऽभ्यासः । . अतः परं भूमिकाचतुष्टयमयत्नसाध्यम् । तस्याथ स्फुरणं ततः । यथा —

प्रेम्णो यो विषयोऽस्य वि + + भवेत्साक्षात्कृतिवृं द्धितः प्रेम्णस्तेन समं प्रवक्तिवचनं पश्यन्नमुं तुष्यति । यस्याऽनुग्रहतो भवेन्ननु सदाऽनर्थस्य नाशो ध्रुवं स्फूर्तिः प्रेमपरस्य भक्तिजगतीवर्गोऽष्टमी सूमिका ॥ उदाहरणं ध्रुवो यथा -

बालो मातृसपत्नदुर्विनयतः खेदेन गेहाद्गतो

मध्ये नारदवाक्यतो हरिमनुध्यायन् ध्रुवस्तस्थिवान् ।

ईशप्रेमविवृद्धितो भगवतो लेभे परं दर्शनं

सर्वाऽनर्थनिवृत्तमैश्वरपदं सर्वाधयं प्रापितः ।।

एवमन्येऽपि । तदुक्तं भागवते---

नैकात्मतां ये स्पृहयन्ति केचि-

न्मत्पादसेवाऽभिरता मदीहाः।

येऽन्योन्यतो भागवताः प्रसह्य

सभाजयन्ते मम पौरुषाणि।।

पश्यन्ति ते मे रुचिराण्यम्ब सन्तः

प्रसन्नवक्त्राऽरुणलोचनानि ।

रूपाणि दिव्यानि वरप्रदानि

साकं वाचं स्पृहणीयां वदन्ति ॥

तैर्दर्शनीयावयवैरुदार-

विलासहासेक्षितवामसूक्तः।

तृप्तात्मनो हतप्राणांश्च भक्ति-

रनिच्छतो गतिमण्वीं प्रयुङ्क्ते।।

एवमन्यदप्यूह्मम् । भगवद्धर्मनिष्ठाऽतः ।

विष्णोः संश्रवकोर्तनस्मृतिमतिः सेवार्चनं वन्दनं

दास्यं सख्यमथाऽऽत्मदानियमः स्वप्नेऽपि न त्यज्यते।

अन्यस्याऽस्मरणं यथा सुकृतिनः कस्याऽपि हीयं कृतिः

प्रोक्ता सा परमेशधर्मविषये निष्ठा परा भूमिका ।।

[यथा-

राजा श्रीभरतो रतो हरिगुणे सत्सम्मतः शान्तधी-

र्यजेशाऽच्युतमाध्वाऽऽदिकवचः स्वप्नेऽपि न त्यक्तवान् ।

गोविन्दाऽर्चनसम्प्रणाम्सततध्यानानि मुक्त्वा परं

नान्यत्किञ्चन जागरे प्रतिदिनं स्वप्नेऽकरोद्वा नुपः ॥

# यथा श्रीविष्णुपुराणे--

शालग्रामे महाभागो भगवन्त्यस्तमानसः।
उवास कितचित्कालं मैत्रेय पृथिवीपितः।।
अहिंसादिष्वशेषेषु गुणेषु गुणिनां वरः।
अवाप परमां काष्ठां मनसङ्चाऽपि संयमे।।
यज्ञेशाऽच्युत गोविन्द माधवाऽनन्त केशव।
कृष्ण विष्णो हृषीकेशेत्याह राजा स केवलम्।।
नान्यज्जगाद मैत्रेय किञ्चित्स्वप्नाऽन्तरेष्विप।
एतत्परं तदर्थं च विना नाऽन्यदचिन्तयत्।।
समित्पुष्पकुशाऽऽदानं चक्रे देवक्रियाकृते।
नान्यानि चक्रे कर्माणि निःसङ्गो योगतापसः।।

### श्रीभागवते च-

अम्बरीको महाभागः सप्तद्वीपवसुन्धराम् ।
अव्ययाञ्च श्रियं लब्ध्वा विभवञ्चाऽतुलं भुविः।।
मेनेऽतिदुर्लभं पुंसां सर्वं तत्स्वप्नसंप्लुतम् ।
विद्वान्विभवनिर्वाणं तमो विद्याति यत्पुमान् ।।
वासुदेवे भगवति तद्भक्ते षु च साधुषु ।
प्राप्तो भावं परं विद्वं येनेदं लोब्टवत्स्मृतम् ।।
स व मनः कृष्णपदारिवन्दयोवंचांसि वैकुण्ठगुणाऽनुवर्णने ।
करौ हरेर्मन्दिरमार्जनादिषु
श्रुति चकाराऽच्युतसत्कथोदये ।।
मुकुन्दलिङ्गालयदर्शने दृशौ
तद्भक्तगात्रस्पर्शाङ्गसङ्गम् ।
प्राणं च तत्पादसरोजसौरमे

एवमन्यदप्यूह्मम् । भगवद्धमंनिष्ठा च यत्नपूर्विका साधनम् । स्वतः-सिद्धा तु भगवद्धमंनिष्ठा फलभूता नवमी भूमिका । स्वस्मिस्तद्गुणशालिता । एवं स्वप्रियसंरतस्य कृतिनोऽनिष्ठा तदन्यत्र या

कामानां समवाप्तता हृदि भवेद्याऽऽनन्दपूर्णात्मता । सन्तृप्तत्वमनुक्षणं भगवतो भावेन सद्रूपता

सेयं तद्गुणशालिताऽऽत्मिन मता भक्तेः परा सूमिका ।।

यथा---सच्चित्स्वात्मसुखस्य नारदिगरा सम्बोधतस्तद्रते-

नित्यानन्दनिभग्नचेतस उरुध्यानेन तृप्तस्य च । प्रह्लादस्य नृसिहरूपभगवत्कारुण्यपात्रस्य म-

त्कामानामविरोहणं हृदि सदा सोऽयं पराऽनुग्रहः ॥ श्रीभागवतेऽपि--

अथो विभूति मम मायिनस्ता
मैश्वर्यमष्टाङ्गमनुवतञ्च ।
श्रियञ्च तेन स्पृहयन्ति भद्रां

परस्य ते मेऽश्नुवते च लोके ।।
न कर्हिचिन्मत्पराः शान्तरूपे

नङ्क्ष्यन्ति नो मेऽनिमिषो लेढिहेतिः ।
येषामहं प्रिय आत्मा सुतश्च

सला गुरुः सुहृदो दैविमिष्टम् ।।

एवमविनश्वरभगवत्तुल्यगुणाऽऽविभावो भवति दशमी भूमिका। प्रेम्णोऽथ परा काष्ठा।

प्रेम्णस्तिष्विषयस्य या विरहिता सोढं न शक्या भवे-द्यस्यामत्पिनमेषकोऽपि युगतां प्राप्नोति हानं तनोः। एकं द्वे अपि वा यदैव भवतः प्रेम्णस्तु काष्ठा परा सेयं भक्तिजभूमिकासु गदिता ह्योकादशी भूमिका।।

यथा---

रुद्धा काऽपि गृहे हि गोपतनया श्रीकृष्णवंशीध्वींन श्रुत्वा जातरितर्गता न हि बहिस्तिस्मन्क्षणे कोटयः। वर्षाणामिव सङ्गताः पुनिरयं श्रीकृष्णिवश्लेषिता सोढुं नाऽशकदित्याहो प्रमुमुचे देहाख्यगेहं ध्रुवम्।। श्रीभागवतेऽपि—

गोपीनां परमाऽऽनन्द आसीद्गोविन्ददर्शने ।
क्षणं युगशतमिव यासां येन विनाऽभवत् ।।
दुःसहप्रेष्ठिवरहतीव्रतापधुताऽशुभाः ।
ध्यानप्राप्ताच्युताऽऽश्लेषिनवृंत्या क्षीणमङ्गलाः ।।
तमेव परमात्मानं जारबुद्धधाऽपि सङ्गताः ।
जहुर्गुणमयं देहं सद्यः प्रक्षीणबन्धनाः ।।

तदेवमुपर्वाणतं प्रेमविषयनिष्ठप्रभावविशेषात्, तन्निष्ठमाधुर्यभाव-विशेषात्, तन्निष्ठमुग्धभावविशेषात् तन्निष्ठसख्यभावविशेषाद्वा भवति । तत्राऽऽद्य' दैन्यादकूरस्य यथा—

> तद्दर्शनाऽऽह्लादिववृद्धसम्भ्रमः प्रेम्णोर्ध्वरोमाश्रुकलाकुलेन्द्रियः । रथादवस्कन्द्य स तेष्वचेष्टत प्रभोरमून्यङ्घिरजांस्यहो इति ।।

गुणाभिमानाद्रुविमण्यादेर्यथा—

का त्वा मुकुन्द महती कुलशीलरूप-विद्यावयोद्रविणधामभिरात्मतुल्या । धीरा पति कुलवती न वृणीत कन्या काले नृसिंहनरलोकमनोऽभिरामम् ।। इति ।

द्वितीयं तु व्रजसुन्दरीणाम् । यथा--

वीक्ष्याऽलकावृतमुखं तव कुण्डलश्रीगण्डस्थलाधरसुधं हसितावलोकम् ।
दत्ताऽभयञ्च भुजदण्डयुगं विलोक्य
वक्षः श्रियैकरमणञ्च भवाम दास्यः ॥

अत एवाऽऽसामधिका रागोद्दीपितचित्तस्य सर्वदा द्रुतत्वात् । तृतीयं तु वात्सल्यज्ञानवतां मातृप्रभृतीनाम् । यथा—

इति मायामनुष्यस्य हरेविश्वात्मनो गिरा । मोहितावङ्कमारोप्य परिष्वज्याऽऽपतुर्मुदम् ॥

चतुर्थं तु गोपादीनाम् । यथा—

पादसंवाहनञ्चकः केचित्तस्य महात्मनः । अपरे हतपाप्मानो व्यजनैः समवीजयन् ।। अन्ये तदनुरूपाणि मनोज्ञानि महात्मनः । गायन्ति स्म महाराजस्नेहिक्तन्निधयः शनैः ।। इत्यादि ।

अत्राऽयं विशेषः अक्रू रादीनां ज्ञानकर्माऽऽदिनिवन्धना वैधी गोपी-प्रभृतीनां तु कामसम्बन्धादिनिबन्धना रागानुगेत्युच्यते । नाऽत्र शास्त्राद्यपेक्षा इत्यग्रे स्फुटीभविष्यति ॥ ४॥

ननु विरोधिविषयकत्वेन स्वज्ञानस्यैव स्वाऽविद्योच्छेदक्षमत्वात्, रागस्य चातथात्वेन निष्फलत्वान्नोपादेया भक्तिः, तत्राऽऽह—

# तत्संस्थस्यामृतत्वोपदेशात् ॥ ३ ॥

तस्मिन्नीश्वरे संस्था निष्ठाऽन्यानुरागत्यागेनाऽनुरिक्तर्यंस्य तथोक्तस्त-स्याऽमृतत्वं फलमुद्दिग्यते—-'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति' इति । तस्मात्स्वतः पुमर्थ-साधगत्वादुपादेयेव भक्तिविरोधिविधया निवर्तनाऽक्षमत्वेऽप्यनुग्रहद्वाराऽ-विद्योच्छेदक्षमा भवत्येव । 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन् स्वाम्' इत्यादिप्रमाणादिति भावः ।

वस्तुतस्तु—वक्ष्यमाणरीत्या पराऽनुरिक्तरेव स्वतः पुमर्थक्ष्पेति न मोक्षे तस्या उपयोगः; किन्तु ज्ञानस्यैव यद्यपि, तथाऽपि प्रतियोगिजनक-सामग्रचा एव प्रागभावनाशकत्वदश्चनित्तत्त्वज्ञानप्रागभावस्थानीयाऽज्ञानरूप-बन्धनांशे तत्त्वज्ञानसामग्रचा गौणभक्तरेव कारणत्वं लभ्यत इत्यभिप्रेत्याऽऽह— तत्संस्थस्येति । तत्पदं बुद्धिस्थप्रणवपरम् । तथा च तस्मिन्प्रणवे ब्रह्मप्रतीके संस्था निष्ठा यस्य प्रणवजपतदर्थभावनपरस्य 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति' इत्यने-नोक्ताऽभिप्रायेण मोक्षोपदेशादित्यर्थः ।

एतत्सर्वमिभिप्रेत्यैव भगवान् पतञ्जिलरप्याह—'ईश्वरप्रणिधानाद्वा', 'तस्य वाचकः प्रणवः', 'तज्जपस्तदर्थभावनम्', 'ततः प्रत्यक्चेतनाऽधिगमोऽप्य-न्तरायाऽभावश्च' इति । प्रणवजप उपलक्षणम् । श्रवणकीर्तनादीनां तेषामिप सर्वेपुरुषार्थसाधनत्वश्रवणात् । अत एव ब्रह्मादिभक्तेभ्यस्तारतम्येन फलं दददिप भगवान्न विषमस्तत्तद्भक्त्यनुसारिफलदातृत्वादित्यास्तां विस्तरः ॥ ३ ॥

ननु ब्रह्मसंस्थाशब्देन ब्रह्मज्ञानमेवोच्यतां ज्ञानस्य गौणभक्ति प्रति फलत्वात् । मुख्यभक्ति प्रति साधनत्वात् । अतोऽमृतत्वफलमपि तस्यैवेत्यभि-प्रत्याऽऽशङ्क्य निषेधति—

## ज्ञानिमिति चेन्न द्विषतोऽपि ज्ञानस्य तदसंस्थितेः ॥४॥

ज्ञानिमिति चेन्नेति । ब्रह्मसंस्था ब्रह्मज्ञानिमिति चेत्, न, कुतः ? द्विष-तोऽपि ज्ञानस्य तदसंस्थितेद्वेषं कुर्वतोऽपि शिशुपालादेरपि नैश्वर्यमदमत्त-स्येन्द्रादेर्भगवल्लीलादर्शनजमाहात्म्यज्ञानस्य सत्त्वेऽपि तदसंस्थितेः । तत्संस्थ- त्वाऽव्यवहारादिति भावः । लोकेऽपि राजाद्यनुरक्ताः खल्वमात्यादयस्त-त्संस्था इति व्यपदिश्यन्ते, न पुनः प्रतिपक्षभूपालाः । शब्दार्थनिणंयो हि लोकवदेव वेदेऽपि । अत एव चिरकारिकोपाख्याने

> विमृश्यते न कालेन पत्न्याः संस्थाव्यतिक्रमम् । सोऽब्रवीच्च भृशं तप्तो दुःखेनाऽश्रूणि वर्तयन् ।।

इत्यनेन पतिभक्तिव्यतिक्रम उक्तः । तस्मात्संस्थेति भक्तिरेव । अत एव 'तिन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात्' इति वादरायणसूत्रस्याऽप्ययमेवार्थः । निष्ठासंस्थ-योरैक्यात् । न च संस्थाऽन्यवृत्तिनिरोधेन तद्वृत्तिरेव सा च वृत्तिर्ज्ञानमिष सम्भवतीति वाच्यम् । रागाऽवान्तरजातेरेव वृत्त्यन्तरिवरोधित्वस्याऽन्वय-व्यतिरेकाभ्यामवगमात् ॥ ४ ॥

एतेन त्रयो धर्मस्कन्धाः, यज्ञोऽध्ययनं दानमिति । प्रथमस्तप एव द्वितीयो ब्रह्मचार्योऽऽचार्यकुलवासी तृतीयोऽत्यन्तमात्मानमवसादयंस्त एते सर्वे पुण्यलोका भवन्तीत्युपक्रम्याऽथ ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेतीत्यस्मिन्त्राक्ये धर्म-त्रित्वं व्यवस्थापित्तुं त्रयो धर्मस्कन्धा इत्याश्रमत्रयं प्रतिज्ञाय तत्र यज्ञादिलिङ्को गृहस्थाश्रम एको धर्मस्कन्धो ब्रह्मचारीति च द्वितीयस्तप इति च तपःप्राधा-न्याद्वानप्रस्थाश्रमोऽत्राऽन्यः । ब्रह्मसंस्थ इति च पारिकेष्यात् गरिवाडिति गम्यते । ब्रह्मपरतया सर्वेषणापरित्यागलक्षणस्य ब्रह्मसंस्थत्वस्याऽन्यत्राऽसम्भवाद् ब्रह्म-साक्षात्काराऽङ्कत्या पारिवाज्यस्य विविधतत्वात् परीवाडेव मोक्षमाप्नो-तीति ब्रह्मसंस्थावाक्यस्यार्थं इति निरस्तम् । ब्रह्मसंस्थ इति काब्दस्य मानाऽभावेन परिवाजके रूढ्यभावात्, तदाश्रमप्राप्तिमात्रेण मोक्षस्य तमे-वेत्यादिश्रुतिविरोधेन बाधितत्वाच्च, पूर्वोक्ताऽऽश्रमोपलक्षितेषु सत्कर्मशालिषु यस्यैव ब्रह्मणि संस्थाऽस्येति व्युत्पत्तिगम्यं ब्रह्मनिष्ठत्वं 'सोऽमृतत्वमेति' इत्यर्थस्य विवक्षितत्वात्।

न च गृहस्थादेः किंमणो ब्रह्मनिष्ठत्वाऽसम्भवः, गृहस्थादीनामपि ब्रह्मनिष्ठत्वे बाधकाऽभावात् । मानाभावेन कर्मत्यागमात्रस्याऽविवक्षितत्वात् । तपसा च भिक्षुवानप्रस्थयोर्द्वं योरप्याश्रमयोरेकीकरणेन त्रय इति त्रित्वम् । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्यत्र त एते च चत्वारोऽप्याश्रमास्तदुपलक्षिताः पुण्यभाजो ब्रह्मसंस्थाः सन्तः पुण्यलोकभाजो भवन्ति । यः पुनरेतेषु ब्रह्मसंस्थः सोऽमृतत्व-भागिति । न च येषां पुण्यलोकभाजित्वं तेषामेवाऽमृतत्विमिति विरोधः । देव-दत्तयज्ञदत्तयोर्मन्दप्रज्ञयोः पश्चाद्यज्ञदत्तस्य शास्त्राऽभ्यासात् पटुप्रज्ञत्ववदवस्था-भेदेनाऽविरोधात् । तथा च ब्रह्मसंस्थ इति यौगिकं प्रकृतसर्वविषयं न परिव्रा-णमात्रमिति वदन्ति ।

ननु 'विमृश्य तेन कालेन पत्न्याः संस्थाव्यतिक्रमम्' इत्यत्र संस्थाशब्दस्य विहितपालनाऽऽदिरूपमर्यादापरत्वमेव 'संस्था तु मर्यादा धारणा
स्थितिः' इति कोशात् । तन्निष्ठस्येत्यत्र तु 'तत्त्वमित् 'इत्यादिनाऽभेदबोधनेन
तत्पर्यवसन्नस्य तदभिन्नस्येत्यर्थः । 'तरित शोकमात्मिवित्', 'तद्यो यो देवानां
प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत्' इत्यादिश्रुत्यनुसारात् । तस्माद्ब्रह्मसंस्था न
भक्तिनं वा भक्तिः कैवल्यहेतुः ।

तथा हि—िक शुद्धविषया भक्तिः कैवल्यहेतुः, सगुणविषया वा । नाऽऽखा, दुःखहेत्वज्ञाननिवृत्तेर्ज्ञानैकसाध्यत्वात् । न हि शुक्तिविषयं ज्ञान-मज्ञाननिवृत्तौ भक्ति द्वारत्वेनाऽपेक्षते । नाऽन्त्या, सगुणभजनस्य चित्तशुद्धा-वृपयोगेन कैवल्याऽहेतुत्वात्; किन्तु 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नाऽन्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' इत्यादिश्रुतेर्जानादेव मोक्षस्तत्राऽऽह—

#### तयोपक्षयाच्य ॥ ५ ॥

तयेति । तया भक्त्या मुक्ति प्रति ज्ञानमुपक्षीणं यस्मात् 'यं सर्वे देवा नमन्ति मुमुक्षवो ब्रह्मवादिनश्च' इति श्रुतिभिभिक्ति प्रति ज्ञानस्य हेतुत्वकथनेन मोक्षं प्रत्यन्यथासिद्धत्वज्ञापनात् । अत एव भगवद्गीतायां 'पुरुषः स परः पार्थ भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया' इत्यादिना ब्रह्मसम्पत्तिरूपमोक्षस्य भक्तिमात्रैक-लभ्यत्वं श्रूयते । उदाहृतश्रुतेस्तु भिन्तद्वारा ज्ञानमेव मोक्षजनने समर्थम्, न कर्माऽऽदिकं प्रथमभूमित्वादित्यभिप्राय इति न कोऽपि विरोधः, अपि च तत्राऽ-तिमृत्युपदं न मुक्तौ रूडं प्रमाणाभावात्; किन्तु मृत्युमितिक्रान्तेति व्युत्पत्त्या भक्तिपरमेव । नाऽन्यः पन्थेत्यस्यापि भक्तितोऽन्य उपायो मोक्षाय नास्तीत्ये-वार्थः । तत एव मृत्वतिक्रमणस्य प्रमाणान्तरतो निर्धारणात् । अत एव—

> चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन । आर्तो जिज्ञासुरथाऽऽर्थो ज्ञानी च भरतर्षभ ॥

इत्यादिना गीतायां ज्ञानिनां भक्तावेवाऽधिकारः प्रतिपाद्यते । अत्र भजन्त इति वर्तमानापदेशत्वेऽपि 'तरित ब्रह्महत्यां वाऽश्वमेधेन यजने अग्निहोत्रं जुहोति' हत्यादाविवाऽपूर्वार्थंत्वाद्विधिः स्वीक्रियते भजेयुरिति । तत्र चत्वारोऽधिकारिणः । आर्तो जिज्ञासुरर्थार्थी ज्ञानी चेति । तत्राऽऽर्तस्याऽर्गितिवृत्तिः, जिज्ञासोर्ज्ञानम्, अर्थाऽर्थिनस्त्वर्थः फलमिति निश्चीयते सामर्थ्यान् । ज्ञानिनस्तु फलाङकाङ्क्षायां निष्कामत्वेनोक्तफलानामसम्भवात् विश्वजिन्त्यायाः वाज्ञवताराच्च योग्यतया सहेतुकसंसारिवृत्तिरेव कल्प्यते । अत एव 'तेपामहं समुद्धतां' इत्यादिना भक्तेमृं त्य्वतिक्रम उक्त इति संक्षेपः । शुक्त्याऽऽदिज्ञानञ्च संसारश्रमाऽनिवर्तकत्वान्न भक्ति द्वारीकरोति । परमात्मज्ञानन्तु तिन्वर्तकत्वात्तां द्वारीकरोत्येव महाराजज्ञानमिव तत्सेवां महाऽनर्थंनिवृत्तिन्कामस्य । वस्तुतस्तु ज्ञानादेवाऽज्ञाननाशो यद्यपि भवति, तथाऽपि न स मोक्षः, सुखदुःखाऽभावाऽन्यत्वेन स्वतोऽपुरुषार्थत्वात्; किन्तु भगवत्प्रीतिरेव तस्याः स्वप्रकाशनिजसुखसंविदालिङ्गितत्वेन सुखरूपत्वाऽभ्युपगमादित्यभि-प्रत्याह—तयोपक्षयेति ।

तया प्रेमलक्षणया भक्त्या स्वाऽज्ञाननाशरूपमोक्षस्योपक्षयात् । उक्तिर्तार्याः प्रकृतिभक्तिनान्तरीयकत्वाच्चेत्यर्थः । वस्तुतो ब्रह्माऽवापितरिप नाऽज्ञाननाशोपलिक्षता पुमर्थः; िकन्तु विजातीयप्रेमोपलिक्षितेव । तथा
हि-भगवदभजनाज्जाततत्कोपने स्वाऽज्ञानधाराभिविविधवन्धदर्शनात्तदभजनमेव सर्वाऽनर्थहेतुरिति तत्प्रसादतस्तत्कोपाऽपनयनेन स्वाऽज्ञानोच्छेदेनाऽनर्थोच्छेदद्वारा तद्भजनमेव तत्प्राप्तिहेतुः । 'तस्याऽभिध्यानाद्योजनात्तत्त्वभावात्'
इत्यादिश्रुतिभिः 'पराऽभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो ह्यस्य वन्धविपर्ययौ' इति
पारमर्थसूत्रैश्च तथा ज्ञापनात् । अनर्थोच्छेदश्चाऽनर्थविरोधिभजनस्वरूप
एव । प्रागभावनाशस्य प्रागभाविवरोधिप्रतियोगिस्वरूपत्वाऽभ्युपगमेन नाश्य-

नाशस्य विरोधिपदार्थं स्वरूपत्वसिद्धान्तात् । तस्माद्विजातीयप्रेमैव पुमर्थं कोटि-प्रविष्टतया पुमर्थः । अत एव स्वरूपसम्बन्धिवशेषरूपाया ब्रह्माऽवाप्तेः स्वतः सिद्धत्वेऽपि न ज्ञानवैयर्थ्यम् । विजातीयप्रेम्णस्तत्फलत्वात् । अत एव न प्रेमो-पलक्षिताऽऽनन्दस्य तत्त्वज्ञानकार्यता, किन्त्वज्ञाननाशस्यैव। अज्ञाननाशकालीन-प्रेमोपलक्षिताऽऽनन्दत्वेन निवेशे त्वतिगौरवं स्यादिति निरस्तम् । अज्ञानात् प्रागिप सिद्धैनं तत्त्वज्ञाननाशत्वाऽपेक्षया प्रेमगतवैजात्यस्यैव तत्त्वज्ञानजन्य-ताऽवच्छेदकत्वे लाघवात् ।

नन्वज्ञाननाशाः ज्यवहितमुक्तौ जन्यभावाऽसम्भवात्कथं प्रेमोपलक्षिताऽऽ-नन्दस्य पुमर्थतेति चेत्, प्रृणु, यथा वेदान्तविदां नयेऽज्ञानिवृत्तेरितरेकपक्षे विरोधिवृत्तित्वपक्षे वा पाकनाशे पाचकविन्नवृत्तिनाशेऽपि निवृत्त्युपलक्षित-स्यैव पुमर्थत्वम्, तथा प्रकृतेऽपि प्रेमोपलक्षिताऽऽनन्दस्य पुमर्थत्वं सुवच-मिति । वस्तुतो यथा मीमांसकनये देहेन्द्रियाद्यभावेऽपि सुखसाक्षात्कारो मुक्ता-वभ्युपेयते साऽविच्छन्नज्ञानं प्रत्येव देहादेः कारणत्वात् निरविच्छन्नज्ञाने वाधकाऽभावात् । तथाऽस्मन्मतेऽपि तदानीं प्रेमसद्भावे बाधकाऽभावात् । नाऽद्वैतभङ्गः, विषमसत्ताकेनाऽद्वैतभङ्गाऽयोगात्, अन्यथा व्यवहारकाले घटादिनाऽप्यद्वैतभङ्गाऽऽपत्तेः ।

तस्मात्सिद्धम्—मुक्तिकालेऽप्यबाधात्तत्त्वज्ञानसाध्यः सुखसंविद्भगवदा-ृलिङ्गितः प्रेमैव पुमर्थं इति, ज्ञानादप्यधिकत्वात् । कामुकस्येव विरक्तस्याऽपि कामिनीसंस्पर्शजसुखानुभवेऽपीष्यमाणतया तत्सुखस्य कामुकं प्रत्येव पुरुषार्थं-त्वात् । ज्ञायमानत्वमात्रेण सुखस्य पुरुषार्थंत्वाऽनभ्युपगमात् । अत एव भग-वानपि गोपीनां पुमर्थं आसीत्, न दुष्टदुर्योधनादीनाम् । एतत्सर्वं मनसि निधायैवोक्तं वृद्धैरपि—

> मुखदुःखाऽत्ययाद्भिन्ने प्रेम्णि चेन्न पुमर्थता । सममज्ञाननाशेऽपि सुखे सिद्धे न साध्यता ।। अवच्छेदकता तुल्या प्रेम्ण्यज्ञानविनाशवत् । स्राघवात्सा विजातीये प्रेम्ण्येव परमार्थतः ।।

अज्ञाननाशकालोत्थप्रेमायितेऽपि घर्मिण । तिष्ठेदेव विदेहाख्या मुक्तिरेवेति गीयते ।। सुखाऽभिवेदनं नित्यं मुक्ति भट्टोऽपि यज्जगौ । प्रेम्णा भेदो मतादस्माज्ज्ञानात्प्रेमाधिकं यतः ।। इति ।

'आत्यन्तिको दुःखविमुक्तिरेव मुक्तिः' इति नैयायिकानां मतं तु न साधीयः । सुषुप्तिभाराऽपगमादौ दुःखाभावेऽपि सुखानुपलब्धेर्दुःखाभावस्य सुखान्यप्यत्वात् । सुखसत्त्वे च दुःखाभावस्य स्वानुभविसद्धत्वात्सुखस्यैव तद्वचाप्यत्वात्पुमर्थतौचित्यात् । तथा तदालिङ्गितत्वात्तदूपतया तद्वतेरिष । एतदिभिष्ठेत्यैव पुराणादिषु—

नैकात्मतां मे स्पृहयन्ति केचि—
नमत्पादसेवाऽभिरता मदीहाः ।
न किञ्चित्साधवो घोरा भक्ता ह्योकान्तिनो मम ।
वाञ्छन्त्यिप मया दत्तं कैवल्यमपुनर्भवम् ।।
नैरपेक्ष्यं परं प्राहुनिःश्रेयसमनल्पकम् ।
तस्मान्निराशिषो भक्तिनिरपेक्षस्य मे भवेत् ।। इत्युक्तम् ।
आत्मारामाञ्च मुनयो निर्प्रन्था अप्युरुक्तमे ।
कुर्वन्त्यहैतुकीं भक्तिमित्थंभूतगुणो हरिः ।।

इत्यादिना निर्वासना अपि कृतसाक्षात्काराः फलमनिभसन्धाय भिक्तं कुर्वन्ती-त्युक्त्या भक्तेः स्वतः पुमर्थत्वं च ज्ञापितम् । 'दुःखेनात्यन्तिवमुक्तश्चरित' इति श्रुतिस्तु मुक्तिकाले दुःखाभावस्य सत्त्वात्स चाधिकरणपरमाऽऽनन्दाऽऽत्म-तयोद्देवयोऽपीत्यभिन्नेत्य दुःखाभावस्य पुमर्थत्वपरा । चकारः सूत्रे युक्तिसमुच्चा-यकः । सा च लोके स्वरूपज्ञानस्य प्रेमवृद्धिजनकत्वदर्शनरूपा इत्यास्तां विस्तरः ॥ ५ ॥

> ननु तथाऽपि भक्ते रागरूपत्वे कि कारणमित्यपेक्षायामाह— द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसशब्दाच्च रागः ॥ ६ ॥

द्वेषेति । सेत्यनुवर्तते । सा भक्ती रागरूपा । कुतो द्वेषप्रतिपक्षभावात्, द्वेषिवरोधित्वात् । लोके हि द्वेष्टाऽयं भक्तोऽयमिति मिथो विरुद्धधर्मद्वयवित

प्रतीयते । तत्र द्वेषिवरोधी राग एव प्रसिद्धो न ज्ञानादिः । अत एव वैष्णवे शिज्युपालस्य द्वेषाऽनुबन्धमिधाय 'अयं हि भगवान् कीर्तितः संस्मृतश्च द्वेषा-नुबन्धेनाऽप्यिखलसुरासुरदुर्लभफलं प्रयच्छिति किमुत भक्तिमताम्' इत्युक्तम् । एवमन्यत्राऽपि—

विद्वेषादिष गोविन्दं दमघोषाऽऽत्मजः स्मरन् । शिशुपालो गतः स्वर्गं कि पुनस्तत्परायणः ॥ इति ।

तस्मादनुरिक्तरेव भिक्तिरित्यायातम् । द्वेषविरोधित्वञ्चात्र द्वेषमात्र-विरोधित्वं कार्योन्मुखं वा वाच्यम् । तेनौदासीन्ये नानैकान्तिकम् ।

ननु द्वेषकार्यनिवृत्तिविरोधिप्रवृत्तिजनकत्वलक्षणं कार्योन्मुखं विरोधि-त्विमिष्टसाधनताज्ञानेऽपि, तत्राह — रसेति । विभावाद्यभिव्यक्तराग एव मुख्यरसशब्दात् 'मुहुरहो रसिका भवि भावुकाः' इति भक्तौ रसशब्दाच्च भक्ती रागरूपेत्यर्थः । रसश्च रागः 'रसवर्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा' इत्यत्र प्रसिद्धः । अत्र रसो विषयरागः, वैष्णव एव च रामलक्ष्मणादीनां स्वर्गारोहण-मुक्तवा 'येऽपि भगवदंशेष्वनुरागिणः कोसलनगरजनपालास्तेऽपि तन्मनसस्त-ल्लोकतामापुः' इति साक्षादेव रागशब्दो भक्तौ प्रयुक्तः । एवं स्कान्देऽपि —

वीभितसते दुविषये कदाचि-

द्यो वाऽपि रागो भविता जनस्य । स चेद्भविष्यत्यपि नाम रुद्रे

को नाम मुक्तो न भवे:द्भवाब्धेः ॥ इति ।

तथा च श्रीमन्मुरपुरमथनचरणारिवन्दमकरन्दमन्दािकनीमवगाह-मानस्य मनसः समुल्लासो रागभावप्रेमािदशब्दाऽभिधेय एव स्वाऽऽनन्दमािव-भावयन् कार्यकारणलिङ्काऽऽदिभिरभिव्यक्तो रसरूपो रत्याऽऽख्यः स्थायी भावो मोक्षमिप न्यक्कुर्वन् फलभिक्तिरिति सिद्धम्। उक्तञ्च श्रीभागवते—

> देवानां गुणिङ्कानामानुश्रविककर्मणाम् । सत्त्व एवैकमनसो वृत्तिः स्वाभाविकी तु या ।। अनिमित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेगंरीयसी । जरयत्याशु या कोशं निगीणंमनलो यथा ।। इत्यादिना ।

तत्राऽयमर्थः - गुणलिङ्गानां गुणमयशरीराणां आनुश्रविकं श्रुतिपुरा-णाऽऽदिगम्यं कर्म चरितं येषां ते तथोक्तास्तेषां देवानां मध्ये सत्त्व एव मोक्षाऽनुगुणप्रसादमयमङ्गळमूतविव मुरपुरमथनरूपा या एकमनसो योगा-दिनैकाग्रमनसो या वृत्तिरनिमित्ता फलाऽभिसन्धानशून्या स्वाभाविकी स्वर-सत एव विषयसौन्दर्यादयत्नेनैव जायमाना न वलादापाद्यमाना सा भागवती भक्ति सिद्धेर्ज्ञानान्मोक्षाच्च गरीयसी । गरीयस्त्वमेव विवृणोति-जरयतीति। यथा निगीर्णमन्नपानाऽऽदिकं जाठरो जातवेदा जरयति, तथा या कोशमन्न-मयाऽऽदिपञ्चप्रकारम् आशु सद्यो भगवत्प्रसादान्नाशयति । न ज्ञानमिव श्रव-णादिसहायैः क्रमेण तस्माद्भवति ज्ञानान्मुक्तेश्च गरीयसी विनाऽपि कामनां मोक्षस्य प्रकृतभक्तिनाऽऽन्तरीयकत्वात् । 'रसं ह्ये वायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवति' इति श्रतितत्त्वपर्यालोचनतस्तथाऽवगमात् । 'रसो वै सः' इत्यादिना प्रकृतस्य रस्यत इति व्युत्पत्त्या रस्यमानाऽऽनन्दस्य 'रसं ह्ये वायं लब्ध्वाऽऽनन्दी-भवति' इत्यादिना ब्रह्माऽऽनन्दाऽऽविभावलक्षणमुक्ति प्रति हेतुतालाभे तद्विषयक-भक्त्याख्यरसस्याऽपि ज्ञायमानलिङ्गकरणतापक्षे लिङ्गजानस्येव सम्बन्धविधया तल्लाभात्। कथं तर्हि भक्ता न वाञ्छन्तीति चेत्, कलय। अविद्यानाशरूप-मोक्षस्य निर्विषयतया ब्रह्मसुखसंविदनालिङ्गितत्वेन स्वतोऽपुरुषार्थत्वात् सालोक्याऽऽदिसायुज्यान्तानामैश्वर्यविशेषरूपत्वात् एकत्व आनन्दभोक्तृत्वा-भावात् । इत्यभिष्रेत्यैवोक्तं तत्रैव, यथा -

> सालोक्यसाष्टिसामीप्यसायुज्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः ॥ इति ।

सार्ष्टिः सारूप्यं, सायुज्यं तादात्म्यमेकत्वमभेदः । तस्माद्भगवद्विषयः प्रेमाऽतिशय एव सर्वोपायफलमिति सिद्धम् ।

अस्य ज्ञानविद्वभावाऽऽदयोऽप्यङ्गानि । तदुक्तं भरतेन—'विभावाऽनुभाव-व्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तः' इति । तत्र विभावो यत्र येन च रसो विभा-व्यते । स द्विविधः—आलम्बन उद्दीपनश्चेति । तत्राऽऽलम्बनो यमुद्दिश्य यत्र च रतिः प्रवर्तते सः । यथा —

> श्रीहरिर्हरिभक्ताश्च बुधैरालम्बना मताः। रत्यादेविषयत्वेन तथाऽऽधारतयाऽपि च।।

तत्र श्रीहरियंथा श्रीभागवते -

स्वयन्त्वसाम्याऽतिशयस्त्र्यधोशः

स्वाराज्यलक्ष्म्याऽऽप्तसमस्तकामः।

बलि हरद्भिश्चिरलोकपालैः

किरीटकोटचे डितपादपीठः ॥ इति ।

यथा वा---

ह्रीमान्धैर्यनिधिः कृतज्ञरुचिरः शूरः क्षमी सत्यवाक्

तेजोबुद्धिवयोऽन्वितः प्रियवचो दक्षः शुचिर्धामिकः।

नेता रम्यतनुर्बली विविधवाक् सल्लक्षणो दक्षिणः

सर्वोऽऽराध्यसमृद्धिमान्समपटुर्गम्भीरसत्संश्रयः ॥

दाता मान्यसुमान्यकृत् श्रुतदृशिः प्रेमैकवश्यः सुखी

श्रेष्ठः सर्वमनोहरो विनयवान् कन्दर्पदर्पाऽपहः।

व्यन्तः सत्सुखचिद्घनोऽनवरते सद्देशकालाऽऽदिविद्

भक्तानर्थनिवारणः सकलसूर्बह्यादिसंमोहकृत्।।

धीरोदारदयाकरो निजरताऽऽकर्षी शरण्यो नवः

सर्वज्ञः प्रतिभान्वितो रसमयः शान्तो विनीतः प्रियः।

ब्रह्मण्यो गतिदायकोऽगतिमतामात्मद्विषामीशिते-

त्याद्यव्यन्तगुणाः स्थिरा भगवतीत्यालम्बनः श्रीहरिः ॥

तत्राऽपि —

कान्त्या कामविमोहकृत् कृतनयः काम्यप्रदः कीर्तिभृ-

त्केकावाक्करिकुञ्जकापितकरः कान्तः कृती कंसहृत्।

कैवल्याऽर्थकरः सतां कृतिमतां कल्याणमूर्तिः कमूः

कृष्णोऽयं करुणाकरोऽतिमधुरः कर्षन्मनः क्रीडति ॥

अथ तद्भक्ताः ---

भक्ता ईश्वरभावभावितहृदस्तेऽपि द्विधा साधकाः

सिद्धाश्चेति यथायथं हरिगुणान् स्वस्मिन्निधातुं क्षमाः । ते हि स्वान्तनितान्तभारितसुखाः स्वीयेष्वपि स्वर्गणै-

रासिक परमेशितुर्जनियतुं शक्ताः सदालम्बनाः ।।

ते यथा-

प्रह्लादः सुखिचद्यनं हरिमनुध्यायन् सदा मातृवाविद्धः सिद्धपदोऽम्बरीषनृपितर्दुर्वाससोऽपीष्टकृत्।
राजा श्रीहरिसंश्रयो हि भरतः श्रोता परीक्षिद्धरेः
कीर्तीनां जनकः स्वरूपरतयो व्यासः शुकाद्या अपि।।
अथोहीपनविभावो, यस्मिन्कृते रस उहीप्तः पुष्टो भवति।

यथोक्तम्-

भावोद्दोपनकारका निगदिता उद्दोपनास्ते हरे-श्चेष्टाश्चारुगुणाः प्रसाधनमधो वंशीध्वनिः सुस्मितम् । वाणी चाऽमृतदर्पहृत्तुलसिकापत्राणि तद्वासरा वृन्दाऽरण्यमुखाः सुभूमय इमाः श्रीकृष्णपादाङ्किताः ।।

अन्यत्राऽपि —

वृन्दाऽरण्यभुवः कलिन्दतनयावंशीध्वनिध्यायिनामप्याश्चर्यकरी धृता तुलिसका जन्माऽऽदिवारोत्सवाः ।
रासाऽऽद्यान्यनुचेष्टितानि करुणानन्दादयः सद्गुणा
भावं मङ्भु विभावयन्ति भजतां प्रोक्ता विभावाह्वयाः ॥

श्रीभागवतेऽपि-

तस्याऽरिवन्दनयनस्य पदारिवन्द-किञ्जल्किमश्रतुलसीमकरन्दवायुः । अन्तर्गतः स्वविवरेण चकार तेषां सङ्क्षोभमक्षरिधयामि चित्ततन्वोः ॥ इत्यादि ।

अथाऽनुभावाः । रसो यैरनुभाव्यते प्रकाश्यते । तदुक्तम्— भावानामवबोधिका विकृतयस्ताश्चाऽनुभावाह्वया गीतिक्रोशननृत्यभूविलुठितश्चासास्तनोर्मोटनम् । लालास्नावजनाऽनवेक्षणमथो हिक्काऽट्टहासो स्त्रमि-र्हुङ्कारः परिजृम्भणादय इमे स्वान्तस्थितव्यञ्जकाः ॥इति । यथा--

राधा माधवभावनाविलुठितश्वासाऽधिका मूर्विछता गीतकोशननृत्यहुङ्कृतिजनाऽनीक्षाऽट्टहासभ्रमीः । लालास्रावमथो विमोटिततनुज् म्भां च हिक्कामसौ धत्ते ध्यानपराऽथ मज्जित सुखे कस्मिश्चिदेषा चिरम् ॥

एवमन्येऽपि । यथा श्रीभागवते —

एवंत्रतः स्वित्रयनामकीत्यां जाताऽनुरागो द्रुतिचत्त उच्चैः । हसत्यथो रोदिति रौति गायत्युन्मादवन्नृत्यति लोकबाह्यः ।।इत्यादि।

तत्र सात्त्विकाः —

भावाऽऽक्रान्तमनो हि सत्त्वमुदितं तज्जाः स्मृताः सात्त्विका भावाः स्तम्भतनुस्विदा स्वरिभदा रोमाञ्चकम्पास्तनोः। वैवर्ण्याश्चलया इमे निगदिता अष्टावमीषां पृथग्-व्यक्तिर्वाऽस्तु समुच्चिता रितभृतां ज्ञेया यथास्वं बुधैः॥

यथा--

राधा स्वेदसमन्विताऽश्रुनयना रोमाञ्चकम्पाऽन्विता
स्तब्धा ध्यायित योगिनीव कमिप श्रोतुं तथा वीक्षितुम् ।
अन्यन्नोत्सहते गता क्विचिदहो ध्यामेन दष्टाऽधरा
तद्दंशेन तनोः स्वकीयमनसः स्वास्थ्यं मुहुर्वाञ्छित ।।

अत्र स्नि(ग्धा) मुख्याः स्वेदादयः स्निग्धा गौणा वैवर्ण्यस्वरभेदाऽऽदयः दिग्धा गात्रकम्पाऽऽदयः सूक्ष्मा रोमाञ्चप्रभृतयः । त एते सर्वे स्निग्धदिग्धरुक्ष-भेदेन त्रिविधा उक्ताः । श्रीभागवतेऽपि, यथा—

क्वचिदुत्पुलकस्तूवर्णी प्रेमप्रसरसंप्लुतः । अस्पन्दप्रणयाऽऽनन्दसलिलामीलितेक्षणः ।। इत्यादि ।

#### अथ व्यभिचारिणः -

रत्यादेहि विशेषतोऽभिमुखतां ये चारयन्ति स्मृता
भावास्ते व्यभिचारिणो रितभृतां निर्वेदगर्वो मदः ।
दैन्यग्लानिविषादमोहमृतयः शङ्का वितर्कः स्मृतिर्वोडाजाडचमस्यितौग्रचमतयो हर्षो घृतिश्चोत्कता ॥
निद्राऽपस्मृतिचापले श्रम उताऽऽलस्याऽवहित्थे स्वापश्चिन्तावेगरुजा भययुता उन्मादबोधाः कथाः ।
संख्याभिस्त्रिभिरन्विताभिरुदितास्त्रिशद्भिरित्थं रतेर्व्यक्ति सम्यगिमे यतो विद्यते स्वान्तस्थिताया अपि ॥

यथा---

तिर्वि—ह्यभिमानयुङ्मदयुता दीना परं ग्लानिभाक्
प्राप्ता चापि विषादमोहमरणाऽऽशङ्कावितर्कस्मृतीः ।
त्रीडां जाडचमसूयितौग्रचमितिभिर्हर्षेण धृत्योत्कतानिद्राऽपस्मृतिचापलश्रममहाऽऽलस्याऽविहत्थैर्युता ।।
स्वापं चिन्तनवेगरोगकुपितं भीति दधाना तथा
सोन्मादा ननु बोधभाक्सुनयना भावैष्पेता चिरम् ।
पूर्वोक्तैर्मुरलीरवाऽमृतभरः पीताम्बरः सुन्दरः
कान्तिद्योतितमन्दिरः किमनया स्वान्ते धृतः इयामलः ।।

क्व चाऽहं कितवः पापो ब्रह्मघ्नो निरपत्रपः । क्व च नारायणेत्येतद्भगवन्नाम मङ्गलम् ।। इत्यादि ।

तदेवमनेकरसब्याप्या व्यभिचारिणः श्रीभागवतेऽप्युक्ताः। यथा-

ननु भवतु तत्र विभावानां रसपुष्टिकरत्वेन स्वरूपनिर्वर्तंकत्वादङ्ग-त्वम्, अनुभावाऽऽदीनां तु कथमङ्गत्वम् ? स्वरनेत्रादिविक्रियारूपाणां तेषां भावोत्पत्त्यनन्तरमेव जायमानतया स्वरूपाऽनिर्वर्तंकत्वादिति चेत्, सत्यम् । प्रयाजानामिव दर्शाऽऽदावनुयाजानां स्वरूपनिर्वर्तंकत्वरूपाऽङ्गत्वाऽभावेऽिप फलं प्रति योग्यतासम्पादकत्वेनोत्तराङ्गत्ववदत्रैषां विभावाऽऽदिवदङ्गत्वाऽभा-वेऽप्यभिव्यञ्जकत्वात्तत्प्रतीतिजनकत्वेनोत्तराङ्गत्वस्वीकारादित्यन्यत्र विस्तरः ॥६॥

ननु 'तमेतं वेदाऽनुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति' इत्यादिवाक्येन ज्ञानोद्देशेन वेदाऽनुवचनयज्ञादीनां विद्याने वाक्यभेदात्, 'जातपुत्रः कृष्णकेशः' इत्यत्र जातपुत्रकृष्णकेशपदाभ्यामवस्थाविशेष इव यज्ञादिपदैविहितं कर्म सामान्यं लक्षयित्वा तज्ज्ञानोद्देशेन विधीयत इति भक्तेरिप विहितत्वेन विविदिषावाक्ये यज्ञादिवज्ज्ञानोद्देशेन विधानाद् यज्ञादिवज्ज्ञानोपकारककर्मं रूपैव सा । अतो निःश्रेयसफला भवितुमहंति । 'न कर्मणा प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः', 'तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' इत्यादिश्रुतेरित्याशङ्कां परिहरन्नाह—

## न किया कृत्यनपेक्षणाज्ज्ञानवत् ।।७॥

न कियेति । सा भक्तिनं क्रियात्मिका भिवतुमहंति, कुतः ? कृत्यनपेक्षणात् । भगवद्गुणादिज्ञानादिमात्रसाध्यायामनुरागरूपायां तस्यां पुंप्रयत्नानुविधानाऽभावात् । यन्न प्रयत्नाऽनुविधायि तन्न कर्मेत्यत्र दृष्टान्तमाह—ज्ञानबिद्यानाऽभावात् । यन्न प्रयत्नाऽनुविधायि तन्न कर्मेत्यत्र दृष्टान्तमाह—ज्ञानबिद्यति । ज्ञानं यथा प्रमाणसम्पत्त्यधीनं न पुरुषेण स्वेच्छ्या कर्तुमकर्तुं मन्यथाकर्नुं शक्यते, तथा भिक्तरिष । न हि रागिणां प्रमदादिविषया रितः
पुंच्यापारतो भवतिः किन्तु कामगुणबुद्धचादितो भवति । यद्यपि ज्ञानभक्त्योरिप कृत्युद्देश्यत्या कृत्युत्पाद्यत्वमस्त्येव, तथाऽपि साध्यत्वाख्यकृतिविषयतया विशेषो नास्तीति मन्तव्यम् । तस्माद्भावो न यागादिवित्क्रयाकृपो न
वेच्छादिरूपः; किन्तु 'प्रीणाम्यनुरज्यामि' इति प्रतीतेः पृथगेव द्वेषवद्
इच्छादीनामसिद्धमात्रविषयत्वाद् रागस्य तु सिद्धाऽसिद्धविषयत्वादित्युपपादितं प्रागेव । अत एव हार्दात्सौहार्दाच्चाऽयं भिद्यते । तद्क्तम्—

दोषदर्शननाश्यो हि स्नेहो हार्दमितीयंते। धृतराष्ट्रस्य विदुरे पुत्रं मुञ्चेति वक्तरि।। दोषे दृष्टे प्रियः स्नेहो न नश्येत्सौहृदं हि तत्। कुवृत्तस्याऽप्युपकृतौ यथा कर्णोऽतिसादरः।।

# दोषे दृष्टे प्रियः स्नेहः प्रियाप्तौ च न गच्छति । स प्रेमांऽशुकचोरोऽपि कृष्णे दृष्टेऽपि दृक्स्पृहा ।।

यथा-

दृब्टेऽपि क्रुब्ले तृष्णेयं लोचने न विमुश्वति ।। इत्यादि ।

ननु तृष्त्रेयं सामान्यलक्षणयोपस्थापिताऽसिद्धदर्शनविषया । तल्लाभे तु तिद्विषया निवर्तत एवेति चेत् न, सिद्धदर्शन एव दर्शनत्वेन तस्या अङ्गी-कारात् । न च सिद्धत्वज्ञानं प्रतिबन्धकम्, दर्शनत्वाऽविच्छन्नसिद्धत्वज्ञानस्य प्रतिबन्धकत्वात् तस्य चेहाऽभावात् । कथमन्यथाऽज्ञातकान्तामरणस्य पुंसः कान्ताऽवलोकनेच्छा । तत्र सिद्धकान्ताऽवलोकनस्याऽभावेन सामान्यलक्षण-याऽपि तदुपस्थितेः कर्तुमशक्यत्वात् । तस्मात्कान्ताऽवलोकनत्वाऽवच्छेदेन सिद्धत्वज्ञानरूपप्रतिबन्धकाऽभावात् सिद्धविषयिण्येवेच्छा । एवं प्रकृतेऽपीति भावः । ज्ञातकान्तामरणस्य शोकाऽऽकुलस्य पुंसः कान्ताऽवलोकनत्वाऽवच्छेदेन सिद्धत्वज्ञानेऽपि कान्ताःवलोकनेच्छा तु शोकाद्युत्तेजकबलादुपपाद्या । एतेना-सिद्ध एव यिक्विञ्चदवलोकने सामान्यलक्षणयोपस्थापिते कान्ताविषयत्वा-रोपाद्वचिक्षकरणधर्मप्रकारिकेच्छेति निरस्तम्, विशिष्टाऽभावेनैव निर्वाहात् सिद्धान्ते सामान्यलक्षणाऽनभ्युपगमाच्चेत्यलमितिवस्तरेण ।

यद्यप्यत्र दर्शनस्यैव काम्यत्वमवगम्यते, तथाऽपि दर्शनवृत्तिविशिष्टतया भगवतः काम्यत्वे तात्पर्यम् । कृष्णनिष्ठविषयताऽवच्छेदकताकलोचनकर्मे -त्यागाभावकथनेन तदवगमात् ।

ननु विष्णुपुराणे विहिताचरणप्रतिषिद्धवर्जने च भक्तिरित्युक्तम्— न चलति निजवर्णधर्मतो यः

सममितरात्मसुहृद्विपक्षपक्षे । न हरति न च हन्ति किश्विद्रुच्चैः

सितमनसं तमवेहि कृष्णभक्तम् ॥

इत्यादिना । तत्कथं न क्रिया भक्तिरिति चेत्, सत्यम् । उपलक्षणं तु तत् शाखाऽग्रमिव चन्द्रस्य न स्वरूपं भक्तेः । तत्रैव 'मनसि कृतजनार्दनं मनुष्यं सततमवेहि हरेरतीव भक्तम्' इत्यादिना भावलक्षणाया भक्तेः पृथगुपादा- नात्। अत्र हि 'सततं मनसि कृतजनार्दनम्' इति सम्बन्धः। सातत्यन्त्र न भावमन्तरेणाऽवकल्पते। 'अतीव भक्तम्' इति च स एव मुख्यो भक्त इति दर्शयति। सममितित्वमिष सर्वातमिन वासुदेवे भावमन्तरेण नोपपद्यते। उप-पद्यते चोपलक्षणत्वे। विधिप्रतिषेद्याऽतिक्रमो हि रागादिनिवन्धः। न च पुरुषोत्तमप्रवणे चेतिस रागादयोऽवकाशं लभन्ते। अत एवाऽभाषि श्रीशुकेन—

स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य
त्यक्ताऽन्यभावस्य हरिः परेशः।
विकर्म यच्चोत्पतितं कथन्त्रिद्धुनोति सर्वं हृदि सन्निविष्टः।। इति।

अत्र 'त्यक्ताऽन्यभावस्य भजतः' इति कथनात्पूर्वोक्तपराऽनुरिक्तमत इति लब्धम् । 'विकर्म कथिन्चत्' इति कथनाद्भक्तानां विषयरागादिहेतु-कस्य विधिप्रतिषेधव्यतिक्रमस्याभावः सूचितः । तस्माद्भाव एव भिवतः, न क्रिया । 'किन्तु लाङ्गलं जीवनम्' इतिवदुपचाराद्भिक्तरुच्यत इत्यास्तां विस्तरः ।।७॥

ज्ञानक्रियोभयभिन्नत्वादेव तस्या अपरिमितफलत्वमित्याह

#### अत एव च फलाऽऽनन्त्यम्।। द।।

अत एवेति । यतः सा न क्रियात्मिका नाऽपि ज्ञानात्मिका, ज्ञानहेतु-कत्वात्, अत एव तत्फलानामानन्त्यमसंख्येयत्वं भवति । ज्ञानफलभूताया-स्तस्या असंख्येयानि फलानि भवन्तीति यावत् ।

> यत्कर्मभियंत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरपि ॥ सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसा । स्वर्गाऽपवर्गं यद्धाम यत्किञ्चिदपि वाञ्छति ॥

इत्यादिस्मृतेः क्रियारूपत्वे स्वर्गादिमात्रफलकत्वं ज्ञानरूपत्वे मोक्षमात्र-फलकत्वं स्यात्, न सर्वफलावाप्तिः स्यात् । अतः सर्वफलकत्वात्तदुभयादि-भिन्नैवेत्यर्थः ।

अथवा यतो भक्तिनं क्रिया अत एव निःश्रेयसस्याऽऽनन्त्यम् अक्षयत्वं भवतीत्याह—कात एवेति । भवतेः क्रियात्वे 'तद्यथेह कर्मचितो लोकः क्षीयते। एवमेवाऽमुत्र वर्त पुण्यचितो लोकः क्षीयते' इति न्यायापाते ब्रह्मलोकमिनसम्पद्यते, न स पुनरावर्तते।

विभेदजनके ज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते। आत्मनो ब्रह्मणोऽभेदमसन्तं कः करिष्यति।।

इत्यादिवाक्यविरोधः प्रसज्येत ।।८।। पूर्वोक्तमुपक्षयं समर्थयते—

#### तद्वतः प्रपत्तिशब्दाच्च न ज्ञानमितरप्रपत्तिवत् ॥ ९ ॥

तद्वत इति । तद्वतः ज्ञानवतः भक्तिरूपप्रपत्तिशब्दान्न ज्ञानं मुख्यमिति सा मुख्येत्यतो लिङ्गविपरिणामेनानुवर्तते । रागत्वेनैव ज्ञानभेदस्य सिद्धत्वा-देवं व्याख्यानम् । प्रपत्तिशब्दः

'बहूनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते'। इत्यादिचकाराज्ज्ञानत्वाभावनिदानं ज्ञानाऽऽनन्तर्यश्रवणमपि । 'स सर्वविद्धजति मां सर्वभावेन भारत'। इति ।

एतेन माऽस्तु केवलज्ञानं भक्तिः, द्रवीभावपूर्वकं तुस्यादिति निरस्तम् । द्रवस्य सविषयत्वाऽभावात् । कथञ्चिद्द्रवो रससमकालिकतया प्रेम्ण्यन्त-र्भूतोऽपि ज्ञानं न तथा श्रुतिस्मृतिपुराणपर्यालोचनया तथैवावगमात् । न च-

महत्त्वबुद्धिर्भक्तिस्तु स्नेहपूर्वाऽभिधीयते । तयैव व्यज्यते सम्यन्जीवरूपं सुखात्मकम् ॥

इत्यनेन विरोधः, यागादौ स्वर्गादिरिवाऽधिकारिविशेषणतया स्नेहपूर्वत्वस्य विवक्षितत्वात्। तथा च भगवति स्नेहविशेषलक्षणप्रीत्यर्थं शास्त्राऽऽदिना माहात्म्यज्ञानं सम्भाद्यम्। तदि भक्तिसाधनत्वाद्भक्तिरित्युच्यते। तत एव भक्तित्फलप्रतिबन्धकाऽऽवरणिनवृत्तेः सम्भवात्। प्रपत्तिशब्दस्तत्र न प्राप्त्य-र्थकः, किन्तु भक्तिपर इत्यत्र विनिगमकमाह - इतरप्रपत्तिवदिति। यथा तदनन्तरं 'कामैस्तैस्तैह् तज्ञानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः' इति देवताऽन्तरप्रपत्ति-

निन्दामुखेनैव स्वप्रपत्तिः स्तूयते । तत्र देवताभक्तेरेव प्रपत्तिशब्देन कथनम्, न तज्ज्ञानस्य न वा प्राप्तेः । 'तं तं नियममास्थाय' इति स्वारस्यात् । तस्मा-दुभयत्र प्रपत्तिर्भक्तिरेव, तस्या एव प्रस्तावादिति सिद्धम् ।

अथवा भक्तेर्मुख्यत्वे दृष्टान्तमाह — इतरप्रपत्तिविदिति । यथा देवता-न्तरप्रपत्तिस्तत्फलहेतुरतो मुख्या न तज्ज्ञानम्, तथा प्रकृतेऽपीति भावः । वस्तुतो माऽस्तु ज्ञानं क्रिया वा भक्तिः भवतु च भक्तिरेव कैवल्यान्तसर्वपुमर्थ-हेतुः । परन्तु—

#### 'मद्भक्त एतद्विज्ञाय मद्भावायोपपद्यते'।

।। इति श्रीनारायणतीर्थंकृतायां शाण्डिल्यसूत्रवृत्तौ भक्तिचन्द्रिकायां

प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ॥ आह्निके भक्तिरुक्ताऽत्र ज्ञानकर्माद्यनावृता । पराऽनुरक्तिः परमे ततो मूयो न जायते ॥

# ।। अथ द्वितोयमाह्निकम् ।।

एवं मोक्षं प्रत्यनन्यथासिद्धायां भक्ती निरूपितायां ज्ञानयोगभक्तीना-मङ्गप्रधानभावविवेकाय द्वितीयाह्निकस्य प्रारम्भः । तत्रापि गौणमुख्यभक्त्यो-र्मध्ये परभक्तेरेव प्रधानत्वज्ञापनाय प्रवृत्तमिदमादिमं सूत्रम् --

# सा मुख्येतराऽपेक्षितत्वात् ॥ १ ॥

सा मुख्येति । आह्निकाऽन्तरारम्भे तस्या एवपुनः स्मरणाय—सेति । एतेन तदादीनां प्रक्रान्तपरामिशत्विनियमो जापितः । सा पराऽनुरिक्तिष्णा भिक्तिर्मृख्या प्रधानम् । कुतः ? इतराऽपेक्षितत्वात् । इतरैरात्मज्ञानयोगगौण-भिक्तिभः स्वोपकार्यतयाऽपेक्षितत्वादित्यर्थः । छान्दोग्ये 'यो वं भूमा तत्सुखम्' इत्याद्युपक्रम्याऽऽम्नायते—'आत्मैवेदं सर्वमिति । स वा एष एवं पश्यन्वेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरितरात्मक्रीड आत्मिमथुन आत्मानन्दः स स्वराङ् भवति' इत्यत्र पश्यन्निति सिद्धत्वेन कृदन्तिनिर्दिष्टदर्शनोत्तरभाविन्या रतेरेव भवतीति साध्यत्वेन निर्दिष्टायाः स्वाराज्यफलत्वोक्त्या मुख्यत्वजापनादिति भावः । अत एव मनुरिष—

यस्त्यक्तवा प्राकृतं मोहं नित्यमात्मरतिर्वृतिः । सर्वभूतात्मभूतात्मा

इत्यात्मरतेः प्राधान्यमाह ॥१॥

नन्वात्मरतमधिकारिविशेषणम् । तथा च य आत्मरतः स एवं पश्य-न्नित्यन्वयोऽस्तु । तथा च न रतेः प्राधान्यम् । तत्राह—

#### प्रकरणात् ॥ २ ।

प्रकरणादिति । प्रकरणं भवति रतेरेव आत्मानन्दादिफलत्वात् । रितत एवानन्दस्य लोके दर्शनात् । तस्मात्प्रकरणस्थं दर्शनमञ्जमेव यथाभि-क्रामं जुहोतीत्यादौ प्रकरणादिभक्रमणं प्रयाजाद्यञ्जम् । सिद्धसाध्यसमिभ-व्यवहारे सिद्धं साध्यायोपकल्पत इति न्यायेनाऽश्नन्सुखीत्यादौ चाशनं तृप्ता-विति भावः ॥२॥

ननु 'ब्रह्मविदाध्नोति परम्' इत्यादिवाक्यानुसारादुदाहृतवाक्येऽपि ज्ञानस्य दर्शनरूपस्य हेतुत्वं कल्पनीयम् । 'ज्ञानवान्मां प्रपद्यते' इत्यादौ तु परोक्षज्ञानमर्थं इत्याशङ्कामनुभाष्य दूषयति—

## दर्शनफलिमिति चेन्न तेन व्यवधानात् ।। ३ ।।

दर्शनफलिमिति चेन्नेति । साक्षात्काररूपदर्शनस्यैव फलं स्वाराज्य-लक्षणममृतत्विमिति चेत्, न, कुतः, तेन तच्छव्देन व्यवधानात् । स्वराट् भवती-त्यत्र स इति तच्छव्देन सन्बिकृष्टात्मरितरेबोपस्थाप्यते न विप्रकृष्टः, पश्य-न्निति व्यवहितोपस्थितौ कारणाऽभावात् । न च प्रकरणमेव कारणम्, अन्यो-न्याश्रयात् ।।३।।

लौकिकाऽन्वयव्यतिरेकाभ्यामपि ज्ञानं भक्तेरङ्गमित्याह—

#### दृष्टत्वाच्य ॥ ४ ॥

दृष्टत्वादिति । तरुणीसौन्दर्यज्ञानस्य तरुणीविषयकाऽनुरागं प्रति हेतु-ताया अन्वयव्यतिरेकाभ्यां निश्चितत्वादित्यर्थः ।

अतः सिद्धं ज्ञानं भक्तेरङ्गमेव। दृष्टश्च प्रकृतेऽपि निष्करुणत्वाल्प-महिमत्वाप्रियत्वादिज्ञानं मनोमालिन्यकारणम् । कारुण्याप्रतिहतैश्वर्यभक्त-वात्सल्यादिमाहात्म्यज्ञानश्च मालिन्यनिरासे कारणम्। ततश्च परा भक्ति-रिति च। तस्माण्ज्ञानं दृष्टोपकारमङ्गमेव, न प्रधानम्। एतत्सर्वमिभिप्रेत्यैव भगवतोक्तम्—

> तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्पराक्रमाः । गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिर्धूतकल्मषाः ॥ इति ।

तन्निष्ठतत्परायणत्वं प्रेमाधिक्यविषयं मन्तव्यम् ।

ननु माहात्म्यज्ञानं नानुरागजनकं, तद्विनापि पुत्रादावनुरागदर्शनादिति चेत्, न, तृणारिणमणिन्यायेन तत्समाधानात् । ननु तथाऽप्यन्वयव्यभिचारोः दुर्वारः । केषािचत्पामराणां भगवद्गुणगणं श्रुण्वतामपि भक्त्यनुदयादिति चेत्, न, मत्सराऽऽदिप्रतिबन्धेन कार्यानुदयेऽपि कारणस्य स्वरूपयोग्यत्वाऽन-

पायात् । न हि प्रतिबन्धकमण्यादिसमवधाने तृणादिकमदहतोऽप्यग्नेदिहशक्ति-विरुध्यत इति दिक् ।

स्यादेतत् । तथाऽपि निर्गुणे परमात्मनि कथं भक्तिः स्यात् । न च आनन्दादयस्तस्य गुणाः तेषां, स्वरूपत्वाभ्युपगमात् । न ह्यभेदे गुणगुणिभावः सम्भवतीति चेत्, न, अभेदेऽप्यहिकुण्डलादिवद् गुणगुणिभावस्य वेदान्ते व्युत्पादनात् । स चायं सगुणवादो निर्गुणत्वे विश्वाम्यतीति नाद्वैतसिद्धान्त-भङ्गोऽपीत्यास्तां विस्तरः ।

एतेन निर्गुणे भक्तिनं सम्भवति, उपायाभावात्, गुणकर्मश्रवणादयो ह्युपायाः सगुणा एव सम्भवन्ति, शुद्धे गुणकर्मं विरहादिति निरस्तम् । अन्तः-करणवृत्तेर्वाह्याकारतानिवृत्तेरेव तदुपायत्वाच्च । बाह्याकारतानिवृत्तिश्च केषाश्चिच्छ्रौतश्रवणादित्रयाभ्यासेनातिक्छेशात् केषाश्चिद्भगवच्चरणाम्भोज-कथामृतपानतारतम्यासादितपरिपाकातिशयसगुणभक्तितो भगवदनुग्रहेणाऽनायासेनैव । तत्र यदा सगुणभक्तिः परां काष्ठामधितिष्ठित तदा मनः प्रागेव विस्मृत्याखिलबाह्यं चरणाम्बुजमात्रालम्बनवृत्तिकमास्वादातिशयान्मदिरामदान्धो वास इव गुणानिप विस्मरति, अनुभवित तु सच्चिदानन्दैकरूपमिति । तस्मान्नोपायाभावः । अतो भक्तिः सम्भवतीति सिद्धम् ॥४॥

ज्ञानभक्त्योः साध्यसाधनभावपर्यालोचनेन भक्तौ ज्ञानस्याङ्गत्वेऽिष भक्तिफलोपकारकत्वरूपं भक्तिशेषत्वं नास्ति । भक्तेनिरपेक्षप्रधानत्वादित्य-भिप्रायेणाऽऽह —

## अत एव तद्भावाद्वरलवीनाम् ॥५॥

अत एवेति । फलमिति शेषः । यतो भक्तिः सर्वनिरपेक्षानन्तफला ज्ञानादिकं भक्तोनं फलोपकार्यञ्जम् । अत एव तद्भावाद्भगवद्विषयकप्रेम-मात्रतो बल्लवीनां गोपीप्रभृतीनां तत्प्राप्तिरूपा मुक्तिरित्यर्थः । तदुक्तम्— क्वेमाः स्त्रियो वनचरीर्व्यभिचारदुष्टाः कृष्णे क्व चैष परमात्मिन रूढभावः। नन्वीक्वरो नु भजतोऽविदुषोऽपि साक्षा-च्छे यस्तनोत्यगदराज इवोपयुक्तः॥

तस्माद्वारबाधादनवहृतकृष्णलेनापि कर्मसिद्धिवत्तासां ज्ञानबाधेऽपि भक्तित एव फलसिद्धिरिति सिद्धम् । यत्त्वादिपुराणे—

'त्रैलोक्ये के भवद्भक्ताः के त्वां जानन्ति मर्मणि'।

#### इत्यर्जुनप्रश्ने—

न मां जानित मुनयो योगिनश्च कथश्वन ।
न च रुद्रादयो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् ।।
मन्माहात्म्यं मत्सपर्यां मच्छद्धां मन्मनोगितम् ।
गोप्य एव हि जानित नान्यो जानाति मर्मणि ।।
वेदान्तिनोऽपि मुनयो न मां जानित तत्त्वतः ।
यथा ता गोपसुदृशो मम जानित वैभवम् ।।
अहमेव परं रूपं नान्ये जानित केचन ।
गोप्य एव हि जानित मद्रूपं मित्क्रयादिकम् ।।

इति वल्लवीनामिष ज्ञानं स्मर्यते तच्छु्त्यवतारगोपीनां, न सर्वासाम् । विविधपुराणवाक्यपर्यालोचनतस्तथैवाऽवगमात् । प्रेम्णश्च ज्ञानिमते ज्ञानस्येव वैजात्यमन्तर्भाव्यैव कैवल्यं प्रति हेतुता । तेन ज्ञानस्य मनोनाशादिकं प्रतीव तद्गुणज्ञानजन्यतदनुरागस्य तच्चिन्तनपरम्परारूपनिदिध्यासनं प्रति हेतुत्वेऽपि न हानिः अविद्यानिवृत्तिसमकालिकरतेरेव सकलसाधनसाध्याया ब्रह्मा-वाष्त्रिहेतुत्वाभ्युपगमादित्यास्तां विस्तरः ॥५॥

ननु 'श्रद्धाभक्तिध्यानयोगादवेहि', 'भक्त्या मामभिजानाति' इत्यादि-श्रुतिस्मृतिभिभंक्तेर्ज्ञानसाधनत्वमात्रमवगम्यते न कैवल्यफलत्वं किन्तु ज्ञान-स्यैव तदित्याशङ्कामनुभाष्य निषेधति —

## भक्त्या जानातीति चेन्नाऽभिज्ञया साहाय्यात् ॥६॥

भक्त्या जानातीति चेन्नेति । भक्त्या जानात्येव केवलं न तु मुक्ति-माप्नोति किन्तु ज्ञानादेवेति चेत्, न, कुतः ? अभिज्ञया अनुरागस्फूर्तिपूर्वकस्फूर्ति-द्वारा परभक्त्युपकारादित्यर्थः । तथा च

> भवत्या मामभिजानाति यावान्यश्चास्मि तत्त्वतः। ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्।। इति।

भगवद्वाक्यस्याऽयमर्थः — भक्त्या साधनभक्त्या श्रवणादिक्या मामभिजानातीति न तत्त्वज्ञानोक्तिः, तत्त्वतो ज्ञात्वेति वैयथ्यापत्तेः । किन्तु अभीत्याभिमुख्यमनुराग उच्यते, जानातीति स्फूर्तिः । अनुरागेण मामनुभवतीत्यर्थः ।
स्फूर्तेविषयभूतां मूर्तिमाह—यावानिति । लीलाविग्रहोपहित इत्यर्थः । कथं
स्फर्तिविषयता तत्राऽऽह—यश्चास्मि तत्त्वत इति । आनन्दरूप इत्यर्थः । ततो
मदनुरागस्मरणमाहात्म्यान्मां भगवन्तं सर्वकल्याणगुणपूर्णं तत्त्वतो ज्ञात्वाऽशेषविषयतः साक्षात्कृत्यैतच्छास्त्रेषु ज्ञानफलत्वेन प्रसिद्धं प्रेम भवति यत
इतराऽभानम् । अनन्तरं तादृशप्रेमाऽव्यवहितं विशते मां प्राप्नोति । 'पुरुषः
स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया' इत्युक्तेरितिभावः । तथा चेदं पर्यवसितम् —'भक्त्या सञ्जातया भक्त्या विश्वत्युत्पुलकां तनुम्' इत्यादिना साधनभक्तिपरभक्त्योर्यः साध्यसाधनभावोऽवगम्यते, स न साक्षात् किन्तु साधनभक्त्या भगवदनुरागेणः भगवत्स्फूर्तितो भगवदनुग्रहाद्भगवत्स्वरूपज्ञानात्प्रेमवृद्धितस्तन्मात्रनिष्ठादिभूमितश्चरमं प्रेमेत्येवं साधनभक्तिर्जानस्याङ्गम् ।
ज्ञानन्तु भक्तेरङ्गिमित्यास्तां विस्तरः ।

परे तु भक्त्या निर्दिध्यासनात्मिकया ज्ञाननिष्ठया मामद्वितीयमात्मान-मभिजानाति साक्षात्करोति । यावान्विभुनित्यश्च यश्च परिपूर्णसत्यज्ञानाः नन्दघनः सदा विध्वस्तसर्वोपाधिरखण्डैकरस एकस्तावन्तं मां विजानाति । मामेव तत्त्वतो ज्ञात्वा 'अहमस्म्यखण्डानन्दाऽद्वितीयं ब्रह्म' इति साक्षात्कृत्य विशते अज्ञानतत्कार्यनिवृत्तौ सर्वोपाधिशून्यतया मदूप एव भवति । तदनन्तरं बलवत्प्रारब्धकर्मभोगेन देहपाताऽनन्तरम्, न तु ज्ञानाऽनन्तरमेव, क्त्वाप्रत्ययेनैव तल्लाभे तदनन्तरमित्यस्य वैयर्थ्याऽऽपातादिति वदन्ति ।

तिचनत्यम् । 'तत्त्वतोऽभिजानाति, ततस्तदनन्तरं विशते' इत्यनेनैव तल्लाभे ज्ञात्वेत्यस्य वैयर्थ्याऽऽपातात् ।

> ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भिन्ति लभते पराम् ॥

इत्यनेन विरोधप्रसङ्गाच्च । अत्र वाक्यार्थपर्यालोचनतो भक्तेर्ज्ञान-फलत्वलाभात् ॥६॥

'ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशैः' इत्यादिना ज्ञानस्य, 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यः' इत्यादिना भक्तेमीक्षफलत्वश्रवणात्तत्रैकतरस्यैव द्वारत्विमत्याद्यथें विशेषनिर्णायकाऽभावाच्च तयोविकल्प एवाऽस्त्विति शङ्कामतिदेशेन निराक्ति—

#### एतेन विकल्पोऽपि प्रत्युक्तः ॥ ७ ॥

एतेनेति । एतेन उक्तप्रमाणैर्युक्तिभिश्च ज्ञानस्याङ्गत्वनिर्णयेन ज्ञान-भन्त्योरत्र विकल्पपक्षः, अपिना दर्शपूर्णमासवत्समुच्चयश्च निराकृत इति मन्तव्यम् । न ह्यङ्गाङ्गिनोरेकत्र विकल्पः सम्भवति, भिन्नवाक्योपात्तत्वेऽपि पृथगेकार्थत्वाभावात् । नापि समुच्चयः, एकप्रयोगविधिविषयत्वेऽपि दर्शपूर्ण-मासयोरिव तुल्यः प्रधानतयाऽहेतुत्वात् ।

ननु ज्ञानभक्त्योभिन्नाधिकारिकत्वात्कथमङ्गाङ्गिभावः । तथा हि— 'ब्राह्मणो निर्वेदमायान् शान्तो दान्त उपरतिस्तितिक्षुः' इत्यादिना वैराग्य-श्माद्युपेतं प्रत्येव श्रवणादिविधानाद्विरक्त एव शान्त्यादिगुणवान् श्रवणादि-साध्ये तत्त्वज्ञानेऽधिकारी यथा राजा राजसूयेनेति वचनाद्राजसूये राजैव । भक्तौतु 'न निर्विण्णो नातिसक्तः' इत्यादिवचनात्सकलोऽपि जनः सकलतद्गुण-शून्योऽपि तथा दश्नात् । तस्मान्नाङ्गाङ्गिभावः । किन्तु मुक्तौ मार्गद्वय-मुद्भिद्वलभिदादिवद्भिन्नवाक्योपात्तत्वे सति तुल्यार्थत्वाद्वं किल्पकमेव । अत एव वृहदारण्यके 'येनाहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्याम्', 'यदेव भगवान्वेत्य तदेव मे ब्रूहि' इति मैत्रेय्या मोक्षसाधनप्रश्ने 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः' इति ज्ञानस्य मोक्षसाधनताबोधकं याज्ञवल्क्यस्य प्रतिवचनम् । गोपालतापिन्यां तु 'यो यो ध्यायति रसित भजित सोऽमृतत्वमेति' इत्यु-पक्रम्य किं तद्र्पमिति ध्येयप्रश्नपूर्वकं 'गोपवेषमञ्जाभं तरुणं कल्पद्रमाश्रितं तदिह श्लोका भवन्ति ।

सत्पुण्डरीकनयनं मेघाभं वैद्युताम्बरम् । द्विभुजं ज्ञानमुद्राढघं वनमालिनमीश्वरम् ।। गोपगोपीगवावीतं सुरद्रुमलताश्रयम् । चिन्तयंश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संसृतेः ।।

इति वाक्यं गौणमुख्यभेदभिन्नाया भक्तेर्मोक्षसाधनतावोधकमिति ज्ञानभक्त्यो-रुक्तयुक्त्या विकल्पेन मोक्षसाधनत्वं भक्तिशास्त्रकारैः सिद्धान्तितमिति चेत्। अत्र वदन्ति—

यद्यपि विकल्प उचितस्तथापि सूत्रकृता न स आदृतः, तस्याष्टविधदोष-दुष्टत्वात्। न चोभयकारणताबोधकवाक्यादावावश्यकः, उक्तप्रकारकाङ्गाङ्गि-भावेनाऽप्युपपत्तेः। न च भिन्नाधिकारिकत्वादङ्गाङ्गिभावाभावः, वैजात्यं प्रवेश्यैव ज्ञानानुरागयोर्हेतुहेतुमद्भावाद्यत्र तादृशज्ञानतो भिक्तस्तत्र ज्ञान-भक्त्योरेकाधिकारिकत्वेनाङ्गाङ्गिभावसम्भवात्। अत एव सर्वत्र ज्ञानाऽना-वश्यकतां वक्ष्यति सूत्रकारः॥७॥

अथ प्रसङ्गात्परम्परया परभक्तसंयोगिनीमपरभक्तिमप्याह—

देवभक्तिरितरस्मिन्साहचर्यात् ॥६॥

देवेति । 'देवान् देवयजो यान्ति मद्भुक्ता यान्ति मामपि'।

इत्यत्र सूच्यमाना देवभिनतरितरस्मिन् ईश्वरभिन्नविषयिणी, मद्भक्ता इती-श्वरभिनतसहपाठात् । अन्यथा पौनश्क्त्यापत्तिरिति भावः । यत्तु—

#### यस्य देवे परा भक्तियंथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥

इत्यादिश्रुत्या गुरुभिनतसमतया देवभनतेर्ज्ञानसाधनत्वमेव श्रूयते तस्य का गितस्तत्राह —देवेति । अत्र देवभिनतः परमेश्वरेतरिस्मिन्पार्षदे देवे मन्तव्या । पुराणे तन्त्रे च हनुमदाद्याराधनं विना श्रीरामाद्याराधनस्य विपरीतफलत्व-कथनात् । किमथेंयं कल्पना, तत्राह —साहचर्यादिति । गुरुभिनतसाहचर्यादि-त्यथः । साहचर्यं हि नामृतफलायां भन्तो घटते, तत्स्थात् । यथैव गुरुभिनतः गुभत्वाज्ज्ञानफलाय, तथैव पार्षदभिनतरपीति ।

तन्त रमणीयम् । परमार्थप्रकाशकगुरुभिक्तसादृश्यप्रतियोगिभक्ति-विषयस्य परदेवतात्वौचित्यात्, निरंकुशस्येश्वरमात्रवृत्तेर्देवशब्दार्थस्य परि-त्यागानौचित्याच्च । साहचर्यादुलूकशब्दवदिति भाष्यकारवचनम्, तस्यायमर्थः – यथा काकादिशब्दसहपठित उलूकशब्दस्तद्भिन्नपक्षिपर इति ।।८।।

ननु यथा 'ब्रात्मा वाऽरे द्रष्टव्यः' इत्याद्या आत्मदर्शनकर्तव्यता-वोधिकाः श्रुतय उपलभ्यन्ते, न तथा भिक्तबोधिकास्तत्राह—

#### मक्तिः प्रमेया श्रुतिभ्यः॥९॥

भिनतः प्रमेयेति । 'तमु स्तोतारः पूर्व्यं यथाविद ऋतस्य गर्भं जनुषा-पिपर्तन । अस्य जानन्तो नाम चिद्विवक्तन महस्ते विष्णो सुर्मात भजामहे' इत्यादिश्रुतिभ्यो ज्ञातव्येत्यर्थः ।

श्रुतेरयमर्थः —तं प्रसिद्धम्। उ इत्यनथंको निपातः । स्तोतारः स्तुष्टवम्। पूर्व्यं जगत्कारणम्। यथाविदः। गुणानामानन्त्येऽपि स्वमति-परिणामाविध इत्यर्थः। ऋतस्य वेदान्तवाक्यस्य। गभं प्रतिपाद्यम्। स्तुतेः फलमाह —जनुषापिपतंनेति। जन्म पूर्यतामिति वक्तव्ये कर्मकर्तृ प्रयोगे तन्प्रत्ययः। कारणत्वनिर्देशस्य छान्दसः। जन्मसमाप्तिः फलमिति भावः। स्तुत्यसम्भवे अस्य परमात्मनो नाम चिन्नामापि विवक्तन वदतीति। एवं परान् साधनभक्तानुपदिश्य श्रुतयः स्वस्वरूपज्ञानूचुः —एते फलभक्त्यर्थं मजन्तु मा वा वयं तु स्वरूपज्ञास्ते तव महस्तेजोभाभिः शक्तिभिगंच्छति

नानाविश्वं रामकृष्णादिरूपं ज्ञायत इत्यभिष्रेत्य गायत्र्यामुक्तं भक्तानुग्राहकम्—
सुमित सर्वसाक्षिरूपं सिन्दिनन्दिविग्रहं गुणातीतं भजामहे प्रेमलक्षणां
सेवां कुर्मः । 'त्विय कृतसौहदाः खलु पतन्ति न ये विमुखाः' इत्यादिनाऽन्वयव्यतिरेकाम्यां प्रेम्ण एव पुमर्थसाधनत्वकयनात् । अत्र च 'तमु स्तोतार'
इत्युपक्रमात् 'भजामहे' इत्युपसंहाराद् द्वादशविधायाः फलभक्तेनंवविधायाः साधनभक्तेश्च कर्तव्यत्वमवगतम् । तथा च नवविधाया वाक्यान्तरतोऽपि तदवगम्यते । तथा हि—

तत्र श्रवणे कीर्तने सर्वस्य स्वीयस्य भगवदर्पणे च श्रुतिः —'यः पूर्व्याय वेधसे नवीयसे सुमज्जानये विष्णवे ददाशित । यो जातमस्य महतो महि ब्रवत्सेदु श्रवोभिर्युज्यं चिदभ्यसत् ।'

अस्यार्थः — पुरुषः पूर्व्याय कारणाय वेधसे कर्त्रे नवीयसे नित्यनूतनाय सुमज्जानये सुमती श्रीजीया यस्य तस्मै विष्णवे ददाशित दद।ति अप्यति। अविशेषात्सर्वदेहादि । यो जातं जन्म उपलक्षणमेतत् । महतो महि श्रेष्ठम् । अस्य विष्णोः वयत् ब्रूयात् स इत् उ नियतौ अवधारणाथौ प्राप्नुयादेवेति युज्यं चित् गन्तव्यं उत्तमं पदं अभ्यसत् प्राप्नुयात् श्रवोधिः श्रवणैः जन्मगुणकर्मणां द्वा सुपर्णा इति मन्त्रवर्णाद् युज्यं चित्स्वरूपं परमात्मानम् अभि आभिमुख्येनानुरागेण अभेदेन वा असत् प्राप्नुया-दिति ॥१॥

अथ स्मरणे कीर्तने च श्रुतिः — 'विचक्रमे पृथिवीमेष एतां क्षेत्राय विष्णुर्मनुषे दशस्यन् । ध्रुवासो अस्य कीरयो जनास उरुक्षिति सुजनिमा चकार' ।

अस्यार्थः — अस्य विष्णुः एतां पृथिवीं लोकत्रयं मनुषे स्त्रस्मरण-शीलाय भक्ताय देवगणाय क्षेत्राय निवासाय दशस्यत्, असुरेभ्योऽपहृत्य दास्यत्, विचक्रमे विक्रान्तवान् वामनावतारे देवैः स्तुत इति कृत्वाऽिप तेभ्यस्त्रेलोक्यं दत्तवानित्याह —ध्रुवास इति । कीरयः कीर्तनशीलाः उरुक्षिति महान्तं निवासिनं सुजनिमा सुजन्म कृष्णावतारैक्चकार । अनेन भगवतो भक्तवत्सलता सूच्यते तदा पुराणवचसां समूलत्वस् ॥२॥ अथ पादसेवने श्रुतिः — 'यस्य त्री पूर्णा मधुना पदान्यक्षीयमाणा स्वधया वदन्ति । य उ त्रिधातु पृथिवीमुत द्यामेको दाधार भुवनानि विश्वा' ।

अस्यार्थः — यस्य विष्णोः त्रीणि मधुना पूर्णा पूर्णानि आनन्दरूपाणी-त्यर्थः । त्रिस्त्वं पादप्रक्षेपित्रत्वात् । अक्षीयमाणा पादप्रक्षेपणे अक्षीणानि पदानि स्वधयाऽन्नेन उपलक्षणमेतत् सर्वफलेन मदन्ति मादयन्ति हर्षयन्ति तदाश्रितजनानिति भाष्यकारैर्व्याख्यातम् । यः त्रिधातु त्रिप्रकारं पृथिवी उत द्यां कि बहुक्त्या विश्वा विश्वानि सर्वाणि भुवनानि एको दाधार दधा-रेति ॥३॥

अथ विष्णुसम्प्रदानकदाने पूजने परिचरणे च श्रुतिः — 'नमर्तो दयते सिन्ध्यन् यो विष्णव उरुगायाय दाशत् । प्रयः सत्राचा मनसा यजात एतावन्तं नर्यमाविवासात्'।

अस्यार्थः — यो मर्तो मत्यों उरुगायाय बहुभिः कीर्त्यमानाय विष्णवे दाशत् दद्यात् यः सत्राचा समीचीनेन मनसा प्रयजते भगवन्तमर्चयतीत्यर्थः । स स निष्यन् फलमिच्छन् नूनं क्षिप्रं दयते प्राप्नोति । अविशेषात्सर्वं प्राप्नोती-त्यर्थः । तत एतावन्तं महान्तं नयं नरेषु हितं विष्णुम् आविवासाद् वन्दनादि-भक्त्या परिचरेदित्यर्थः । अनेन श्रवणकीर्तनादीनां सर्वेषां परिग्रहः ॥॥॥

अथ दास्ये श्रुतिः — 'त्रिर्देवः पृथिवीमेष एतां विचक्रमे शतर्चसम् महित्वा । प्रविष्णुरस्तु तवसस्तवीयान् त्वेषं ह्यस्य स्थविरस्य नाम'।

अस्यार्थः — एष देवः शर्ताचिषं शतं ऋचींषि यस्या एतां पृथिवीं त्रींल्लोकानित्यर्थः । महित्वा महित्वे त्रिविचक्रमे विक्रान्तवानिति । सोऽयं विष्णुः प्रास्तु प्रभुरस्तु स्वामी भवत्वस्माकम् । एको दाभुवनानि विश्वां इति वचनात्, स्वामिन एव स्वामित्वस्याप्रार्थंनीयत्वाद्दासा वयं भवामेति तात्पर्याल्लभ्यते । तवसस्तवीयान् महतो महीयानित्यर्थः । किमिति तस्य दास्यं प्रार्थ्यते तत्राह्-हि यस्मादस्य स्थविरस्य पुराणपुरुषस्य नाम त्वेषं दीप्तं महत् । महतो हि दास्यमाशास्यं लोकानाम् । अनेन हेतुमन्निगदेन विष्णोदिस्यमेव प्रार्थ्यतेऽस्मिन्मन्त्रे । अन्यथा स स्वामी अस्तु यतोऽस्य नाम

महदित्यसम्बद्धं स्यात् । अस्माकं तद्दास्यमस्तु यतोऽस्य नाम महदिति तु युक्तम् ॥५॥

अथ विष्णोश्चरणोदकग्रहणे सख्ये च श्रुतिः — 'तदस्य प्रियमभि पाथो अस्यां नरो यत्र देवयवो मदन्ति । उरुक्रमस्य स हि बन्धुरित्था विष्णोः पदे परमे मध्व उत्सः ।'

अस्यार्थः — अभिप्रियं रुच्यं तत्पाथः अस्यां पिवेयम् । तिंक तदाह—यद् अस्य विष्णोः परमे पदे मध्वः मधुरस्य उत्सः निष्यन्दो वर्तते यत्र पाथिस पाने वा नरो नराः देवयवः देवं विष्णुं प्राप्तुमिच्छन्तो मदन्ति स हि पुरुषः इत्था इत्थं पानप्रकारेण उरुक्रमस्य विष्णोः बन्धुः सुहृत् वल्लभ इत्यर्थः । अथवा—स इत्था इत्थम् उरुक्रमस्य विष्णोः वन्धुः सखा भवेयिमिति तदनेन सख्यं निर्दिश्यते । अस्यैव मन्त्रस्यार्थान्तरच्याख्यानेऽपि नेदं व्याख्यानम-समर्थमिति भवत्येव विष्णोश्चरणोदकग्रहणे सख्ये च लिङ्गम् ॥६॥

अय भगवदेकशरणतयाऽवस्थानात्मकात्मिनवेदने श्रुतिः - 'यो ब्रह्माणं विद्याति पूर्वं यो वै वेदांश्च प्राहिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मबुद्धि-प्रकाशं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये ।'

अस्यार्थः — अहं शरणं प्रपद्य इति शरणप्रपदनं भगवदेकशरणतयाऽ-वस्थानम् आत्मिनवेदनभक्तिरभिधीयते । मुमुक्षुरिति तस्या मोक्षफलकत्वम् । तच्च ज्ञानद्वारेति दर्शयति । आत्मबुद्धिप्रकाशम् आत्मनां जीवानां बुद्धेः प्रकाशियतारं तत्त्वज्ञानप्रदिमत्यर्थः । देवं द्योतनात्मकं तस्यैव सामर्थ्याऽति-शयमाह—यो ब्रह्माणिमत्यादि । यद्वा, प्रपद्य इत्यत्र तकारलोपः छान्दसः । प्रपद्ये तेत्यर्थः । अहं शब्दः किन्तु अहङ्कारोपहितजीवाभिधानिमत्यास्तां विस्तरः ॥७॥

अथ श्रवणकीर्तनादिसामान्यसेवने श्रुतिः — 'प्रविष्णवे शूषमेतु मन्म गिरिक्षित उद्गायाय वृष्णे । य इदं दीर्घं प्रयतं सधस्यमेको विममे त्रिभिरित्यदेभिः ।' अस्यार्थः -- प्रकर्षेण शूषं बलम् एते आयातु मन्म महत् किमर्थं विष्णवे विष्णुं सेवितुं गिरिक्षिते वाचि तिष्ठते, कस्यां वाचि तिष्ठते इत्यपेक्षायाम् उरुगायायेति सन्निधानात् यत्रैनं गायन्ति तस्यां वाचि विशेषेण तिष्ठत इति लभ्यते। ततश्च -

## 'मद्भक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारद'।

इति स्मृतिम्लमेतत् । अतश्चावश्यं ते सेवनीया इत्यर्थः । महत्त्वाऽतिशय-माह । य इदं दीर्घं प्रयतं नियतं सद्यस्यं स्थानं लोकत्रयं त्रिभिः पदेभिः एक इत एव विममे विक्रान्तवानिति ॥८॥

अपि च वेदार्थः सूक्ष्मो भवति । अतः पुराणेतिहासदर्शनेन जीवैनिर्धार्थः । पुराणादिकं तु भक्तेरेव प्राधान्यं विक्त, इत्यिभप्रेत्याह—

### पुराणेतिहासाभ्याञ्चेति ॥१०॥

पुराणं भागवतादि, इतिहासो महाभारतादि, ताभ्यामि भिवतः प्रमे-येति । पूर्वसूत्रस्थपदाऽनुषङ्को ज्ञातव्यः । चकारो भक्तौ प्रमाणाऽन्तरसमुच्च-यार्थः । तथा च भागवते—

> तस्मादेकेन मनसा भगवान्सात्वतां पतिः। श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च ध्येयः पूज्यश्च नित्यदा।। इति ।

महाभारते-

क्रियतां मद्वचः शिष्याः सेव्यतां हरिरीश्वरः। गीयतां वेदशब्देश्च पूज्यतां च यथाविधि।

इति पुराणेतिहासाभ्याम् । एवमन्यान्यपि द्रष्टव्यानि । अत्र स्मृतिभ्य इति विहाय पुराणेतिहासाभ्यामिति कथनं तु कर्मार्थकमन्वादिस्मृतिभ्योऽपि भारतभागवतादीनामाधिक्यज्ञापनाय वेदोपवृंहणत्वात् । अत एव —

बिमेत्यल्पश्रुताहेदो मामयं प्रहरिष्यति । इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपबृंहयेत् ॥ इत्यादि । इतिहासपुराणानां प्रायो भक्तिपरत्वात्सर्वोऽपि वेदो भगवद्भक्ति-तात्पर्यंक इति गम्यत इत्यन्यत्र विस्तरः ॥१०॥

शिष्टाचारादपि तथेत्यभिप्रेत्याह—

पृथुध्रुवप्रह्लादाऽम्बरीषशुकसनकनारदभजनाचाराच्च ॥११॥

पृथुध्रुवेति । तत्र पृथोर्भजनाचारो यथा श्रीभागवते--

न कामये नाथ तदप्यहं क्वचि
न्न यत्र युष्मक्चरणाऽम्बुजासवः।

महत्तमाऽन्तह् वयान्मुखच्युतो

विधत्स्व कर्णाऽयुतमेष मे वरः॥

ध्रुवस्य यथा तत्रैव--

या निर्वृ तिस्तनुभृतां तव पादपद्मध्यानाः द्भवेज्जनकथाश्रवणेन वा स्यात् ।
सा ब्रह्मणि स्वमहिमन्यपि नाय मा भूत्
किन्त्वन्तकासिलुलितात्पततां विमानात् ।।
अहो बत ममानात्म्यं मन्दभाग्यस्य पश्यतः ।
भवन्छिदः पादमूलं गत्वाऽयाचे यदन्तवत् ।।

प्रह्लादस्य यथा तत्रैव --

यस्मात्प्रियाऽप्रियवियोगसंयोगजन्म— शोकाग्निना सकलयोनिषु वह्यमानः । दुःखौषधं तदिष दुःखमतद्धियाऽहं भूमन् भ्रमामि वद मे तव दास्ययोगम् ।।

अम्बरीषस्य यथा तत्रैव--

वासुदेवे भगवति तद्भक्तेषु च साघुषु । प्राप्तो भावं परं विश्वं येनेदं लोष्ट्रवत्स्मृतम् ॥ स वै मनः कृष्णपदारिवन्दयो-र्वचांसि वैकुष्ठगुणाऽनुवर्णने । करौ हरेर्मन्दिरमार्जनादिषु श्रुति चकाराऽच्युतसत्कथोदये ।। इत्यादि ।

शुकस्य यथा तत्रैव-

इत्थं स्म पृष्टः स तु बादरायणि—
स्तत्स्मारिताऽनन्तहृताऽखिलेन्द्रियः ।
कृच्छ्रात्पुनलंब्धबहिद्ंशाः शनैः
प्रत्याह तं भागवतोत्तमोत्तमम् ॥

सनकस्य यथा तत्रैव--

कामं भवः स्ववृजिनींनरयेषु नः स्या-च्चेतोऽलिवद्यदनु ते पदयो रमेत । वाचस्तु नस्तुलसिवद्यदि तेऽङ्घ्रिशोभाः पूर्येत ते गुणगणैर्यदि कर्णरन्धः ।।

नारदस्य यथा तत्रव---

तत्राऽन्वहं कृष्णकथाः प्रगायता
मनुग्रहेणाऽशृणवं मनोहराः ।

ताः श्रद्धया मेऽनुसवं विश्वण्वतः

प्रियश्रवस्यङ्गः ममाभवद्रतिः ।।

उपलक्षणमेतत् स्वयम्भुशम्भुकुमारकिष्लमनुजनकभीष्मबलियम-प्रभृतीनाम् । तत्र ब्रह्मणो यथा तत्रैव—

> ताबद्भयं द्रविणदेहसुहृन्निमित्तं शोकः स्पृहा परिभवो विपुलश्च लोभः । ताबन्ममेत्यसदवप्रह आर्तिमूलो यावन्न तेऽङ्घ्रिमयं प्रवृणीत लोकः ।।

#### शम्भोर्यथाऽन्यत्र--

रकारादीनि नामानि शृण्वतो मम पार्वति । मनः प्रसन्नतामेति रामनामाऽभिशङ्कया ॥

यथा वा तत्रैव---

नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन विभ्यति ।
स्वर्गाऽपवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थर्दाशनः ।।
अथाऽनघाङ्घ्रे स्तव कीर्तितीर्थयोरन्तर्बहिः स्नानविधूतपाप्मनाम् ।
भूतेष्वनुक्रोशसुसत्त्वशीलिनां
स्यात्सङ्गभोऽनुग्रह एष नस्तव ।। इत्यादि ।

कपिलस्य यथा श्रीभागवते--

न युज्यमानया भक्त्या भगवत्यखिलात्मिन । सदृशोऽस्ति शिवः पन्था योगिनां ब्रह्मसिद्धये ।।

मनोर्यथा तत्रैव--

तमीहमानो निरहङ्कृतं बुधं निराशिषं पूर्णमनन्यनोदितम् । नृन् शिक्षयन्तं निजवत्मंसंस्थितं प्रभुं प्रपद्येऽखिलधर्मवानहम् ।।

जनकस्य यथाऽन्यत्र---

पुर्यां तु दह्यमानायां न मे दुःखं मनागपि । निक्चिता निजभृत्येषु दया भगवतः परा ।।

भीष्मस्य यथा भागवते—

स्वनिगममपहाय मत्प्रतिज्ञाऽमृतमधिकर्तुमवप्नुतो रथस्थः।
धृतरथचरणोऽम्ययाच्चलद्गुहंरिरिव हन्तुमिमं गतोत्तरीयः।।

बलेयंथा--

यद्युत्तमश्लोक ! भवान्ममेरितं
वचो व्यलीकं सुरवर्य मन्यते ।
करोम्यूतं न भवेत्प्रलम्भनं
पदं तृतीयं कुरु शीर्षण मे निजम् ।।

यमस्य यथा तत्रैव-

जिह्वा न वक्ति भगवद्गुणनामधेयं चेतश्च न स्मरति तच्चरणारविन्दम् । कृष्णाय नो नमति यच्छिर एकदाऽपि तानानयध्वमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान् ।।

एवमुपमन्युतण्डिदधीचिमार्कण्डेयादीनां शैवानामपि भजनाचारह उदाहार्याः । तत्रोपमन्योर्यथा महाभारते—

> अपि कीटः पतङ्गो वा भवेयं शङ्कराज्ञया। न तु शक्र त्वया दत्तं त्रैलोक्यमपि कामये।।

तण्डेर्यथा तत्रैव--

जन्मकोटिसहस्रे बु नानासंसारयोनिषु। जन्तोर्विशुद्धपापस्य भवे भक्तिः प्रजायते ॥

दधीचेर्यथाऽन्यत्र ---

न राजते दक्षसभा शिवचैतन्यवींजता। अपि भृग्वादिसहिता मृतकानां यथा बलिः।।

मार्कण्डेयस्य यथा स्कन्दपुराणे —

हरहरशब्दमादितो वै

मुहुरभिधाय मुनीन्द्रवृन्दवर्यः ।

अपरुदिखलमेघघोषतुल्यं

सकलहिताय 'नमः शिवाय' शब्दम ।।

एते सर्वे साधनसिद्धा भक्ताः। कृपासिद्धास्तु यज्ञपत्न्यः। तदुक्तःं श्रीभागवते—

> नाऽऽसां द्विजातिसंस्कारो न निवासो गुराविष । न जपो नाऽऽत्ममीमांसा न शौचं क्रियाः गुभाः ।। अथाऽिष ह्युत्तमश्लोके कृष्णे योगेश्वरेश्वरे । भक्तिर्वृद्धा न चाऽस्माकं संस्कारादिमतामिष ।। इति ।

नित्यसिद्धास्तु गोप्यः —

आत्मकोटिगुणकृष्णप्रेमाणं परमं गताः । नित्यानन्दगुणाः सर्वा नित्ययुक्ता हरौ मुदा ।।

साधकभक्तास्तु कथि चुत्पन्नमतयः साक्षात्कृतौ योग्याः —
ईश्वरे तदधीनेषु बालिशेषु द्विषत्सु च ।
प्रेममैत्रीकृपोपेक्षा यः करोति स मध्यमः ॥

इत्यादिनोक्ता द्वितीये वक्ष्यन्ते । चकारः सूत्रे प्रमाणान्तरसमुज्च-यार्थः ॥११॥

ज्ञानवद्योगोऽपि यदि भक्त्यङ्गमेव तथापि न केवलं भक्त्यङ्गं किन्तु ज्ञानस्याऽप्यङ्गम् । अतो योगो नाऽन्तरङ्गं किन्तु बहिरङ्गमित्यभिप्राय-वानाह—

# योगस्तूभयार्थमपेक्षणात् प्रयाजाऽऽदिवत् ॥१२॥

योगस्तूभयार्थिमिति। योगः पुनर्जानार्थं भक्त्यर्थश्व समाहितमन-स्कताया उभाभ्यामपेक्षणात्। भिक्तर्यद्यपि माहात्म्यज्ञानमात्रेणैव सम्भवित समाहितमनस्कत्वमिप नापेक्षते तथापि सा तेन दृढीभवतीति तथोक्तम्। ननु 'गुणानाश्व परार्थंत्वादसम्बन्धः समत्वात्स्यात्' इति न्यायात् प्रधानाङ्ग-योगस्य कथमङ्गाङ्गित्वमित्यत आह—प्रयाजविदिति। यथा प्रयाजो वाजपे-याऽऽदेरङ्गः तदङ्गदीक्षणीयादेरप्यङ्गम्, तद्वदङ्गत्ववोधकप्रमाणाविशेषात् केवलं ज्ञानार्थं योगानुष्ठानं प्रसङ्गेन भिक्तमुपकरोतीति भावः। वृत्ति- सामान्यनिरोधमात्ररूपस्यासम्प्रज्ञातस्यापि स्वजन्यादृष्टाऽऽदिद्वारा कैवल्यो-पधायकज्ञानं प्रत्येव विवेकतो हेतुत्वलाभात् । उक्तञ्च--

> यत्साङ्ख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैरिप गम्यते । एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ।।

इत्यादि । एवं विषयवैराग्यमप्युभयार्थं मन्तव्यम् ।

असेवयाऽयं प्रकृतेर्गुणानां ज्ञानेन वैराग्यविजृम्भितेन । योगेन सर्वाऽपितया च भक्त्या मां प्रत्यगात्मानमिहाऽवरुन्धे ।। ज्ञानवैराग्ययुक्ते न भक्तियोगेन योगिनः । क्षेमाय पादमूलं मे प्रविशन्त्यकुतोभयम् ।। इत्युक्तेः ।

परवैराग्ये सित फलान्तरे प्रेम्णोऽनुत्पादात् । परमानन्दरूपेण परमात्मन्येवप्रेम परां काष्ठामारोहित । अपरवैराग्यं विना ज्ञानाभावात् । ज्ञानेन विना परवैराग्याऽभावात् । योगं विना वासनाया अनिवृत्तेस्तद्वृत्ते च प्रेमपरमकाष्ठाया अनुदयात् । तदर्थं ज्ञानवैराग्यानि दृढीकर्तंव्यानीति तात्पर्यार्थः ॥१२॥

ननु भक्तेः प्राधान्यम् 'ईश्वरप्रणिधानाद्वा' इत्यनेन योगसूत्रेण भक्तेर्योग-साधनताबोधकेन विरुध्यते तत्राह—

# गौण्या तु समाधिसिद्धिः ॥ १३ ॥

गौण्येति । तत्र प्रणिधानं गौणभक्तिरेव न प्रधानम्, तया समाधेर्योगस्य सिद्धिरिति न तद्विरोधोऽपीति । भवति च वाक्यशेषस्तत्रैव 'तज्जपस्तदर्थ-भावनम्' इति । अतं एवानावश्यकेषु नियमेषु प्रणिधानं गणितम् ॥ १३ ॥

स्यादेतत् । रागरूपा भक्तिस्तु कथं मुख्या रागस्य योगशास्त्रादौ क्लेशेषु गणनेन हेयत्वज्ञापनादित्याशङ्क्ष्य समाधत्ते—

# हेया रागत्वादिति चेन्नोत्तमाऽऽस्पदत्वात् सङ्गवत् ॥ १४॥

हेयेति । लौकिकरागवदुक्ता भक्तिरिप मुमुक्षुणा हेया, रागत्वादिति चेत्, न, कुतः, उत्तमाऽऽस्पदत्वात्, संसारोद्धारकपरमेश्वरिवषयत्वाद्भक्तेरित्यर्थः । उत्तमाऽऽस्पदस्याहेयत्वे दृष्टान्तमाह—सङ्गवदिति । यथोत्तमानुगुणः सत्सङ्गो न हेयः किन्त्वसत्सङ्ग एव । तथा संसारानुगुणो रागो हेयो न मोक्षानु-गुण इत्यर्थः । तथा च केवलरागत्वहेतुकहेयत्वसाध्यकानुमाने संसारानुब-निधत्वं मोक्षाननुगुणत्वञ्चोपाधिरिति भावः ॥ १४ ॥

प्रासङ्गिकं परिसमाप्य भक्तेः प्रसाधितमुख्यत्वमुपसंहरन् हेत्वन्तरतोऽपि द्रढयति —

# तदेव कर्मिज्ञानियोगिभ्य आधिक्यशब्दात् ॥ १५॥

तदेवेति । तदेव गौण्या समाधिरित्येव प्रेमलक्षणं भजनं मुख्यमित्येव । कुतः कर्मिज्ञानियोगिभ्य आधिक्यशब्दात् ।

तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः। कर्मिभ्यश्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवाऽर्जुन।। योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनान्तराऽऽत्मना। श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः।।

इति भक्तेराधिक्यशब्दश्रवणादित्यर्थः। अत्र ज्ञानी परोक्षज्ञानी योग-स्यापरोक्षज्ञानपूर्वभाविनस्तस्मादाधिक्यासम्भवात्। अत्र विशेषणानां तप आदीनामाधिक्याद्विशेष्याणामाधिक्यं क्रमात्। न खल्वः क्रस्य मुख्यादाधिक्यं सम्भवति। तस्माद्भक्तिः प्रधानमिति भावः॥ १५॥

प्रशंसापरत्वमपाकरोति-

## प्रश्ननिरूपणाभ्यामाधिक्यसिद्धेः ॥ १६ ॥

प्रश्नेति । 'श्रुतं ह्येव मे भवादृशेभ्यस्तरति शोकमात्मवित्' इति प्रश्नेन 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नाऽऽत्मरत आत्मिमयुन

आत्माऽऽनन्दः स स्वराड् भवति' इत्युत्तरेण च मोक्षहेतुत्वेनाऽऽधिक्यसिद्धे-रित्यर्थः।

केचित्तु —प्रश्नोऽर्जुनस्य 'एवं सततयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्युपासते' इत्यादिनिरूपणं समाधानं भगवतः 'सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचलं ध्रुवम्' इत्यादिना निर्गुणानुसन्धानं सफलमुक्त्वा—

ये तु सर्वाणि कर्माणि मिय संन्यस्य मत्पराः । इत्यादिना सगुणभक्तिमुपक्रम्य—

तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्।।

इत्यादिना तत्फलकथनरूपम् । ताभ्यामाधिक्यसिद्धेर्भक्तेः प्राधान्य-निश्चयादिति भावः । अत एव नार्थवादत्वमपीति मन्तव्यम् । प्रश्नो-त्तरे हि निर्णयार्थं भवतो न स्तुत्यर्थम्, तथैव सर्वत्र दर्शनात् । अतः केवला-ङ्गानुष्ठाने क्लेशाधिक्यमेव—

श्रेयः सृति भक्तिमुदस्य ते विभो विलश्यन्ति ये केवलबोधलब्धये। तेषामसौ क्लेशल एव शिष्यते नान्यद्यया स्यूलतुषाऽवधातिनाम्।।

इति रूमृतेः — इति वदन्ति । तिच्चन्त्यम् । गीताद्वादशे-

क्लेक्कोऽधिकतरस्तेषामन्यक्तासक्तचेतसाम् । अन्यक्ता हि गतिर्दुः खं देहवद्भिरवाप्यते ॥

इति निर्गुणोगासनस्य निर्गुणसाक्षात्कारतदनुरागद्वारा मोक्षहेतोर्दुःसाध्यत्वोक्तेः सुसाध्यसगुणोपासनस्य क्रममुक्तिहेतोराधिक्यकथनस्य प्रशंसापरत्वस्याऽऽवश्य-कत्वात् । अन्यथा तदग्रेऽभिहितस्य—

श्रेयो हि ज्ञानमभ्यासाज्ज्ञानाद्धधानं विशिष्यते । ध्यानात् कर्मफलत्यागस्त्यागाच्छान्तिरनन्तरम् ।। इति वाक्यस्यापि यथाश्रुतार्थे प्रामाण्याऽऽपत्तेः । अत एव निर्विशेषब्रह्म-बोधमार्गस्य मुख्यत्वम्, निविशेषं परं ब्रह्म साक्षात्कर्तुमनीश्वराः । ये मन्दास्तेऽनुकम्प्यन्ते सिवशेषनिरूपणैः ।। इत्यादिवाक्ये प्रतीयत इत्यास्तां विस्तरः ।। १६ ।।

'श्रद्धावान् भजते यो माम्' इत्यत्र श्रद्धाया अप्यावश्यकत्वज्ञापनाच्छ्रद्धैव मुख्याऽस्तु इत्याशङ्कां निराकरोति—

#### नैव श्रद्धा तु साधारण्यात् ॥ १७ ॥

नैवेति । श्रद्धा नैव मुख्या मन्तब्या । कुतः सा ? ज्ञानयोगभक्तिकर्मसु सर्वत्र श्रद्धायाः सहकारितयाऽपेक्षणात् । तथा च कर्माऽऽद्यङ्गस्वान्न श्रद्धा मुख्यत्वेन कदाऽपि शङ्कचा भगवद्भक्तिस्तु रतिरूपा नैवमतो मुख्यैवेति भावः ॥ १७ ॥ मख्यत्वे दोषान्तरमप्याह—

#### तस्यां तत्त्वे चानवस्थानात् ॥ १८ ॥

तस्यामिति'। तस्यां श्रद्धायां तत्त्वे च मुख्यत्वे चानवस्थानात् । सर्वस्य मुख्यस्य श्रद्धासापेक्षत्वात्तत्र तत्र श्रद्धाऽपेक्षायामनवस्थाप्रसङ्गादिति भावः ॥ १४ ॥

प्राचीनास्तु सूत्रद्वयिमदं भक्तेः श्रद्धारूपत्विनराकरणपरतया योज-यन्ति । तथा हि—भक्तिनं श्रद्धाऽऽत्मा सर्वविहिताङ्गत्वात् ।

ननु भक्तेरप्यङ्गत्वं वक्ष्यत एवेति तुल्यमित्यत आह—तस्यामिति । तस्यां भक्तौ तत्त्वे श्रद्धात्वेऽनवस्थानात् । 'श्रद्धावान् भजते यो माम्' इत्यनेन श्रद्धायामि श्रद्धाऽपेक्षा तव मते प्राप्तेत्यनवस्था स्यादिति भावः । ननु यथा सिद्धान्ते मोक्षहेतुपरमातिशयितानुरागस्य कीर्तनाऽऽदिसमयोत्थानुरागसाध्यन्त्वेऽपि नानवस्था तथा तादृशश्रद्धाया निरुक्तश्रद्धासाध्यत्वेऽपि को दोष इति चेत्,न, श्रद्धधे भजे इत्यध्यक्षविषययोर्वेलक्षण्यानुभवात् । अत एव श्रद्धाभिक्ति-समन्वित इति भेदव्यपदेशः । अथवा—योगवच्छ्रद्धा किमित्यङ्गतया नोच्यते तत्राह—साधारण्याद् वक्ष्यमाणगौणभक्तावप्यपेक्षितत्वात् स्वातन्त्र्येण नोच्यते किन्तु कीर्तनादिकयनेनैवोक्तप्राया मन्तव्या । ननु कीर्तनादौ श्रद्धाऽपेक्षा-

यामविशेषाच्छ्रद्वायामपि तदपेक्षाऽऽपत्तिरित्यत आह-तस्यामिति । श्रद्धायाः श्रद्धाऽपेक्षकत्वेऽनबस्था, तथा चैतद्दोषभियैव न तत्र श्रद्धाऽपेक्षेति भावः ॥१८॥

#### ब्रह्मकाण्डन्तु भक्तौ तस्यानुज्ञानाय सामान्यात् ॥ १९ ॥

।। इति शाण्डित्यसूत्रे प्रथमाध्यायस्य द्वितीयमाह्निकम् ।।

बह्यकाण्डमिति । श्रवणाद्यर्थको वेदान्तभागस्तस्य ब्रह्मणो भक्तौ निमित्तसप्तमी भक्तिनिमित्तमित्यर्थः । कि द्वारा तत्राह—अनुज्ञानायेति । अनु शास्त्रीयज्ञानात्पश्चाद्विज्ञानं तदर्थमित्यर्थः । ननु कथमुच्यते भक्तिनिमित्तं विज्ञानार्थञ्चेति । तत्राह—सामान्यादिति । ज्ञानभक्त्योरङ्गाङ्गिनोरेकार्थत्वाद् एकप्रयोजनकत्वादिति यावत् । तथा च—'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो वा निदिध्यासितव्यः' इत्यादिवेदान्तवाक्यैर्भक्त्यर्थमेव ज्ञानोहेशेन श्रवणादिकं विधीयते, न ज्ञानप्राधान्येन । अतो न कोऽपि विरोध इति भावः । परे तु 'ब्रह्मकाण्डन्तु भक्तौ तस्य न ज्ञानाय' इति पाठान्तरमनुसृत्यावतार्यान्यथा व्याचस्युः । यथा—ननु ज्ञानाप्राधान्ये ज्ञानकाण्डमित्युत्तरकाण्डप्रसिद्धिनं स्यादिति मन्वानम्प्रत्याह—ब्रह्मकाण्डमिति । तस्य ब्रह्मणो भक्त्यर्थं ज्ञानकाण्डं श्रूयते न ज्ञानार्थम् अज्ञातार्थंज्ञापनस्य काण्डद्वयसाधारण्यात् । अन्यथा धर्मज्ञापनार्थं पूर्वकाण्डाऽऽम्नातमिष ज्ञानकाण्डं स्यात् ।

न च ज्ञाने विधिः सम्भवति येन तत्प्राधान्यादिष ज्ञानकाण्डं भवेदिति तस्माण्ज्ञानकाण्डमिति भ्रमः । किन्तु ब्रह्मकाण्डमिति । अत एव 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' इति सूत्रितं तत्तु भक्त्यर्थत्वाद्भक्तिकाण्डमिति । तदेतन्नाति-रमणीयम् । भक्त्यर्थत्वज्ञानार्थत्वयोरिवरोधात् । प्रधानाङ्गत्वाङ्गाङ्गत्वयो-रविरोधस्य प्रयाजादौ कथनादित्यास्तां विस्तरः ॥ १९ ॥

अस्मिन्नध्याये प्रथमाह्नि के भक्तिस्वरूपनिर्णयः । द्वितीयाह्निके भक्तेरेव मुख्यत्वसमर्थनम् ।

शिक्त नारायणतीर्थकृतायां शाखिल्यसूत्रवृत्तौ
 भिक्तचित्रकायां प्रथमाध्यायस्य
 द्वितीयमाह्मिकम् ॥
 समाप्तश्च प्रथमोऽध्यायः ॥

# अथ द्वितीयोऽध्यायः

## ॥ प्रथममाह्निकम् ॥

#### SH

जातवैराग्यस्य भगवत्कृपामात्रेण भगवद्भक्तिनिष्पित्तिर्जापिता प्रथमेऽ-ध्याये । सञ्जातविवेकवैराग्यस्यापरिपक्वस्य तु तादृशभक्तिसाधनानामभ्यासं स्वरूपं च द्वितीये वदित ---

## बुद्धिहेतुप्रवृत्तिराविशुद्धेरवघातवत् ॥ १ ॥

बुद्धोति । बुद्धिर्शं ह्यप्रतिपत्तिस्तद्धेतूनां श्रवणमनननिदिध्यासनानां प्रवृत्तिः असकृदावृत्तिः आ विशुद्धेः भक्तिपरिशुद्धिपर्यन्तं कार्येत्यर्थः । अदृष्टह्यारकस्यैव सोमादेः सकृदनुष्ठानेनापि फलजनकता । ज्ञानादीनां तु मनोमालिन्यनिरासादिरूपदृष्टद्वारकत्वात् सम्यग् भक्त्युदयपर्यन्तमभ्यासः कार्यः
एवेति यावत् । अदृष्टद्वारकस्यैव सकृदनुष्ठानं दृष्टद्वारकस्य त्वसकृदित्यत्र
दृष्टान्तमाह अवधातवदिति । यथा त्रीहीनवहन्तीत्यनेन विहितन्नीह्यवधातस्य यावद्वैतुष्यमनुष्ठानं शास्त्रार्थो दृष्टोपकारकत्वात्तद्वदित्यर्थः । अत
एवाह भगवान् बादरायणः — 'आवृत्तिरसकृदुपदेशात्' इति । इदन्तु बोध्यम्—
दृष्टार्थत्वेऽपि विचारस्य 'स्वाध्यायोऽध्येतच्यः', 'श्रोतव्यः श्रुतिवाक्येभ्यः'
इति पुराणादिनिरासे च वेदान्तिनयमोऽदृष्टार्थं इति तददृष्टं साक्षात्कार
उपयुज्यत इति । एवं मननस्य युक्तिचिन्तनरूपत्वेऽपि 'मन्तव्यश्चोपपत्तिभिः'
इत्युपपत्तिचिन्तनोपदेशाद्द्वैतस्य त्रैकालिकाभावप्रतियोगित्वरूपौपाधिकत्वाभावे ज्ञानेन नाशो न स्यादित्यार्षयुक्त्यनुसन्धाननियमोऽपि । एवं ध्यानाश्रित
आसीनत्वादिनियमश्च बोध्यः ।। १ ॥

न केवलं ज्ञानादीन्येवासकृत् सेव्यानि किन्तु तदङ्गानि ज्ञान्ति-दान्तिप्रभृतीन्यपीत्याह—

#### तबङ्गानाञ्च ॥ २ ॥

तदङ्गानाञ्चेति । तदङ्गानाञ्च 'शान्तो दान्त उपरतस्तितिक्षुः समा-हितो भूत्वाऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यति' इत्यादिश्रुतिबोधितानां ज्ञानाद्यङ्गानां शान्त्यादीनामप्यसकृदावृत्तिः कार्येत्यर्थः । यद्यपि परमात्मरितः साधनात्म-प्रमाणत एव भवति न तत्र साधनान्तरापेक्षा तथाप्यप्रामाण्यशङ्क्रयाऽ-सम्भावनया विपरीतभावनया विषयवासनया च कलुषीकृतज्ञानं न फलाय कल्पत इति तत्राप्रामाण्यशङ्कानिरासाय श्रवणस्याऽसम्भावनानिरासाय मननस्य विपरीतभावनानिरासाय निदिध्यासनस्य विषयवासनानिरासाय शमदमादीनामभ्यासः कार्यं इति भावः ॥ २ ॥

साङ्गा बुद्धिरभ्यसनीयेत्युक्तम् । तत्र बुद्धिः कि भेदिविषया उताभेद-विषया वाऽभ्यसनीया । मतभेदेन द्वयोः श्रवणादित्याशङ्क्य यथाऽधिकारं द्विविधाऽप्यभ्यसनीयेति स्वमतं वदिष्यन् आदौ भेदरुचेः काश्यपस्य मतमाह—

#### तामैश्वर्यपदां काश्यपः परत्वात् ॥ ३ ॥

तामैश्वयेति । तां ब्रह्मप्रतिपत्ति परमैश्वर्यादिमद्विषयिणीं निःश्रेयस-फलां काश्यपाऽऽचार्यो मन्यते । कुतो जीवाऽऽत्मभ्यः परत्वात् । तैः स्वज्ञानाय परज्ञानस्यापेक्षितत्वात् । अदृष्टिविशेषजनकपरज्ञानं विना विरोधिविषय-कत्वेन भ्रमनिवर्तकस्य स्वज्ञानस्यासम्भवादिति भावः । अत एवैतन्मते द्वा सुपर्णा' इत्यादिश्रुतिमूलको जीवब्रह्मणोरत्यन्तं भेद इत्यास्तां विस्तरः ॥ ३ ॥

नैतचुक्तम् । स एष तत्त्वमसीत्यात्माऽवगम्याऽहं ब्रह्माऽस्मीत्यादि-विरोधात् । अतो भजनीयान्नातिरिक्त कश्चनाऽहञ्चेत्याकारिकाऽभेदप्रज्ञै-वाऽभ्यसनीया । एवं जानत एव 'ये यथा माम्' इति न्यायेन भगवत्सम्पत्ति-रूपमोक्षलाभसम्भवादित्यभिप्रायवतो भगवतो बादरायणस्य मतमाह—

#### आत्मैकपदां बादरायणः ॥ ४ ॥

आत्मेकेति । आत्मा सर्वाधिष्ठानमेकोऽद्वितीयः पदं विषयो यस्या-स्तादृशीम् अखण्डार्यविषयिणीमिति यावत् । बादरायण आचार्यो भगवान् मनुते व्यासः । 'आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च' इति सूत्रैरित्यर्थः । एतन्मते जीवेश्वरविभागस्य लोकप्रसिद्धस्य 'द्वा सुपर्णा' इति श्रुत्याऽनूदितस्य 'मिथ्यात्वादखण्डार्थिधयोऽबाधिताज्ञातार्थंकत्वेन प्रमात्वात् सैव मोक्षफलाय वाक्यान्वयादित्यिधकरणैरिप 'आत्मा वाऽरे द्रष्टब्यः' इत्यादिश्रुतेरभेदपरत्वन्यनेनाखण्डार्थस्यैव मोक्षफलकत्वज्ञापनात् । एतेन जीवेभ्यः स्वभावतो 'भिन्नस्येश्वरस्य यदैश्वयं तस्याकाल्पनिकत्वात्तत्त्वसाक्षात्कारिवषयत्वं युक्तम् । तथा च सगुणविषयमेव ज्ञानं मोक्षहेतुः । 'तमेव विदित्वा' इत्यत्रैवन्कारेण तु प्रक्रान्तविशिष्टातिरिक्तस्यैव व्यवच्छेद इति निरस्तम् । 'अथात आदेशो नेति नेति', 'नेह नानास्ति किञ्चन' इत्यादिवाक्यात्तदैश्वर्यस्यापि काल्पनिकत्वावगमात्तत्त्वानुप्रवेशाभावेन तत्त्वसाक्षात्कारिवषयत्वायोगात् । अत एव 'तमेव' इत्यादिश्रुताविष साक्षात्कारस्य तदितिरिक्ताविषयकत्वपर एवैवकार इत्यास्तां विस्तरः ॥ ४ ॥

काश्यपमतस्य दासोऽहमिति बुद्धौ पर्यवसानाद्वादरायणमतस्य सोऽह-मिति बुद्धौ पर्यवसानात्, अत एव बुद्धिद्वयस्यापि फलतो भ्रमविरोधिविषय-कत्वेन स्वानर्थोच्छेदक्षमत्वात् प्रामाण्यमेवेति यथाऽधिकारं द्वयमपि युक्तमेवेति स्वमतमाह—

### उमयपदां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् ॥ ५ ॥

उभयेति । शाण्डिल्य आचार्य उभयपदां भेदविषयामभेदविषयां च मन्यते । कुतः शब्दो रपत्तिभ्याम् । उदाहृतभेदाभेदश्रुतिभिः । फलतोऽनर्थो-च्छेदक्षमत्वस्य तुल्यतायुक्तिभिश्चेत्यर्थः ।

भगवानपि तथाऽभिप्रेत्याऽऽह्—

ज्ञानयज्ञेन चाप्यन्ये यजन्तो मामुपासते। एकत्वेन पृथक्त्वेन बहुषा विश्वतोमुखम्।।

इति । ऋषिरप्याह--

सोऽहं दासोऽहमिति वा बुद्धिर्यस्य दूढाऽमला। कर्मभिनं स बध्यते अकर्तृत्वाच्च देववत् ॥ इति ॥ ५ । ननु भेदाभेदयोविरोधात् कथमुभयपदार्थंकश्रुतीनां प्रामाण्यं स्यादि-त्याशङ्क्षय विशिष्टशुद्धवेशेन भेदाभेदयोरविरोधात्तादृशार्थानामुपपद्यते प्रामाण्यमित्याशयवानाह —

#### वैषम्यादसिद्धमिति चेन्न प्रत्यभिज्ञावदवैशिष्टचात् ॥ ६ ॥

वैषम्यादिति । ननु श्रुतेरुभयार्थे प्रामाण्यमसिद्धं बाधितम्, कुतः ? वैषम्यात् । भेदाभेदयोः प्रतियोगितदभावरूपतया विरोधेन परस्परविरुद्धतदुभ्यविषयकत्वादिति चेत्, न, कुतः ? प्रत्यभिज्ञावदवैशिष्टचात् । सोऽहं देवदत्तः सोऽहमिति प्रत्यभिज्ञायामिव विशिष्टयोभेदेऽपि केवलयोरभेदसम्भवादित्यर्थः । न च विशिष्टभेदे मानाभावः । परोक्षत्वापरोक्षत्वादिकयोविरुद्धः धर्मयोरसाङ्कर्याय तदभ्युपगमात् । एतेन जीवेशविशेषणयोरविद्याऽन्तःकरणयोर्मायाऽविद्ययोवि देशकालकृतविरोधे मानाभावादिकद्धतद्विशिष्टयोभेदे मानाभाव इति निरस्तम् । विशिष्टयोरभेदेऽन्यतरिवशेषणविशेष्ययोरन्यतरिवशेषणविशेष्ययोरन्यतरिवशेषणविशेष्ययोरन्यतरिवशेषणविशेष्ययोरम्यामभेदापत्तरेत्यथा तयोविशेषणत्वात् । विशेष्यस्याऽन्वयित्वे सति व्यावर्तकस्यैव विशेषणत्वात् । तस्माद्विशिष्टयोभेदे एवेत्यन्यत्र विस्तरः ॥ ६॥

नन्वेकस्य भगवतो विभेदकविरुद्धधमंसम्बन्ध एव कुतः ? न हि स्वतन्त्रस्य सर्वेजस्य तद्युक्तम् । ननूपाधिवशात्तथेति चेत् । तह्युपाधेरेव प्राबल्यात् सदा बद्ध एव स्यादिति नित्यमुक्त ईश्वरो न स्यादित्याशङ्कय यथा निर्मातृचित्तावच्छेदेन पूर्णो जानन्निप सर्वं योगी कायव्यूहादौ स्व-सङ्कल्पान्निर्माणचित्ताऽवच्छेदेन किन्धिदज्ञ एव सन् तारतम्येन वर्तते, तथा ज्ञानादिशक्तिमान् स्वतः पूर्णोऽपि भगवान् स्वसङ्कल्पकृतचित्ताद्युपाध्यनन्तरं स्वविहारार्थमेव विरुद्धानेकधर्मवान् भवति । अतो न कोऽपि दोष इत्यभि-प्रायवानाह—

न च क्लिष्टः परः स्यादनन्तरं विशेषात् ।। ७ ।। न च क्लिष्ट इति । परो भगवान् क्लिष्टः जीवोपाधिक्लेशादिमानेव स्यादिति न च नैव शक्यं वक्तुम्।कृतः? तदनन्तरं विशेषात् । स्वसङ्कल्पकृतो- पाघ्यनन्तरं तारतम्यात् । तथा च स्वसङ्कल्पमृष्टोपाध्यवच्छेदेनैव योगिन इवापूर्णत्वं न तु स्रष्ट्रपाघ्यवच्छेदेन । अतो न कोऽपि विरोध इति भावः । श्रीभागवतेऽपि--

> भगवानेक एवैष सर्वक्षेत्रेष्ववस्थितः। अमुष्य दुर्भगत्वं वा क्लेशो वा कर्मभिः कुतः ॥ इति ।

विदुरप्रश्ने—

सैषा भगवतो माया यन्न येन विरुध्यते । ईश्वरस्य विमुक्तस्य कार्पण्यमुत बन्धनम् ॥

इत्यादिमैत्रेयसमाद्याने महाभारते च पर एव जीवभावं प्राप्नोतीति न सम्यक्, परस्य नियोज्यब्रह्मत्वात् । सेव्यसेवकभावस्य भेद एवोपपत्तेश्चेत्यभि-प्रायवतो धृतराष्ट्रस्य—

कोऽसौ नियुङ्क्ते तमजं पुराणं स चेदिदं सर्विमिदं क्रमेण। कि वाऽस्य कार्यमथवा सुखञ्च तन्मे विद्वन्! बूहि तत्त्वं यथावित्।।

इति प्रश्नेऽभेदपक्षेऽनिर्वाच्यसम्भवेऽपि वस्तुतो न सम्भवतीति दोषमात्रम् । भेदवादे तु जीवस्य ज्ञानेन ब्रह्मप्राप्तिरेव न स्यादिति महान् दोषः । अन्यस्या- न्यात्मत्वायोगादित्यभिप्रायवतः सनत्कुमारस्य —

दोषो महानत्र विभेदयोगे
ह्यनादियोगेन भवन्ति नित्याः।
तथाऽस्य नाधिक्यमपैति किन्तिदनादियोगेन भवन्ति पुंसः॥
य एतद्वा भगवान् स नित्यो
विकारयोगेन करोति सर्वम्।
यथा च तच्छक्तिरिति स्म मन्यते
तथाऽर्थयोगे च भवन्ति वेदाः॥
इति समाधाने चायमेवार्थः समिथतः।

यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वानिया भिन्ना बहुधैकोऽनुगच्छन् ।
उपाधिना क्रियते भेदरूपो
देवः क्षेत्रेष्ठेवेवमजोऽयमात्मा ॥

इत्यादिश्रुतिप्रमाणादित्यास्तां विस्तरः ॥ ७ ॥ श्रीमद्रामानुजाचार्यास्तु—

> पिबन्ति नामाऽविषयमसङ्ख्याताः कुमारकाः । एकस्तु पिबते देवः स्वच्छन्देन वशाऽनुगः ।।

इति श्रुतेर्जीवानां बहुत्वं भोक्तृत्वमीक्वरस्यैवैकत्वं प्रयोजकत्वं च वास्तवमिच्छन्तः सूत्रद्वयमिदमन्यथा योजयन्ति । तथा हि – उभयपदत्वं प्रज्ञाया असिद्धं
बाधितम् । कुतः ? वैषम्याद् भेदाभेदयोविरोधात् । भिन्नयोरभेदस्य अभिन्नयोक्ष्मभेदस्य बाधात् । प्रतियोग्यभावरूपत्वात्तयोरिति भावः । प्रतियोग्यभावरूपयोविरोधेऽपि न गौणमुख्ययोर्गुणगुणिभावस्थल इव विरोध इत्यभिप्रेत्य
समाधत्ते—नेति । प्रत्यभिज्ञावत् छान्दोग्योक्तलवणप्रत्यभिज्ञावद् अवैशिष्ट्याद्
अविभागादित्यर्थः । छान्दोग्ये उद्दालक आरुणिः क्ष्वेतकेतुनामकपुत्रायाद्वैतं ग्राह्यितुमुवाच लवणपिण्डं घटादावुदके प्रक्षिप्य मत्सिन्नधौ प्रातरागन्तव्यमिति । स च तथा चकार । तमुवाच पिता यद्वात्रौ लवणपिण्डमुदके
प्रक्षिप्तं, तदानयेति । पुत्रस्तदाजिहीर्षुस्तत्र विलीनलवणपिण्डं जलाऽविनाभूतं
न विज्ञातवान् । तत आह् पिता–तज्जलमाचामेति । ततस्तथा कृतवन्तं पुत्रं
पुनक्वाच—कथमिति । पुत्र उवाच—लवणमिति । अस्यां प्रत्यभिज्ञायां जल-लवणयोरविभागकथनेन तत्त्वंपदार्थयोरप्यविभागस्यैव ज्ञापनादिति । तत्रैव
मिलितानां नानावृक्षोद्भवानां रसानां नदीनां च समुद्रादौ मिलितानां विवेकाग्रहकथनदृष्टान्तैरविभागस्यैव दृढीकरणात् । अत एव—

अविभक्तं च भूतेषु विभक्तमिव च स्थितम्।

इति भगवान्, 'अविभागो वचनात्' इति बादरायणश्चाह । तथा च तयोर्न शुद्धाभेद इति सिद्धम् ॥ ६ ॥

तर्हि जीवेनाविभागादीश्वरः क्लेशवान् स्यादित्याशङ्कां परिहरित—
न चेति । शङ्का निगदव्याख्याता । परिहारे हेनुमाह-अनन्तरं विशेषादिति ।
तत्त्वज्ञानोत्तरं जीवस्य लिङ्गशरीरभङ्गरूपविशेषाद् अविभाग इति शेषः ।
'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति एवं मुनेविजानत आत्मा
भवति' इत्यादिश्रुत्या 'उत्क्रमिष्यत एवं भावादित्यौडुलोमिः' इति पारमर्षसूत्रेण च तथा ज्ञापनात् । तत्त्वज्ञानजन्यत्वात्तत्त्वज्ञानादूर्ध्वमेवाविभागस्तदानीं च जीवे न क्लेशगन्धोऽपीति न तदिवनाभूततयेशस्यापि तत्प्रसङ्ग इति
भावः । वस्तुतस्तु तिलेषु तैलं दिधनीव सिंपरित्यादिदृष्टान्तैरिवभागं वदन्तीिभः
श्रुतिभिरिवभागस्य सार्वदिकत्वज्ञापनान्नोक्तः सूत्रार्थः किन्त्वन्यया ।

तथा हि अविभागस्य सार्वदिकत्वात् पर ईशः प्रापिश्वकैः क्लिष्टः स्यात् तद्वद्विद्यविकारवान् स्यादिति । नैवं वाच्यम् । कुतः ? अनन्तरं क्लेशापादकजीवादिलक्षणकार्यावस्थानन्तरं विशेषात् फेनबुद्बुदादीनामिव कथिश्वद्वैद्यम्यंवत्त्वात् । तथा च यथा परिणामानां फेनबुद्बुदादीनां नाशेऽपि न परिणामिनो जलस्य एवम् ईशपरिणामानां तदिवनाभूतानां विकारवत्त्वेऽपि सदैकरूपस्येश्वरस्य न विकारवत्त्वमित्यन्यदेतत् । सर्वथाऽविभाग एवाभेद-श्रुतीनां बाधिताऽर्थत्वाद्विप्रलम्भकत्वं स्यात् । एवं सेव्यसेवकभावमर्यादा स्वर्गनरकादिव्यवस्था च पुराणाद्युक्ता व्याकुला स्यात् । वस्तुत ईशाऽभेदे तेषां तदसम्भवात् । न चोपाधिकृतपरिच्छेदात्तत्सम्भव इति वक्तुं युक्तम्, परिपूर्णस्य स्वतन्त्रस्योपाधिना तादृशपरिच्छेद इति वच्यां निर्मूलत्वात् ।

ननु 'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' इत्युपक्रम्य 'एकमेवाद्वितीयम्' इत्यादि-कया स नातीयविजातीयस्वगतभेदराहित्यं बोधयन्त्या मध्ये 'अनेन जीवेना-त्मनाऽनुप्रविश्य नामरूपे व्याकरशणि' इति तस्यैव जीवात्मत्वं च कथयन्त्या श्रुत्याऽन्ते 'तत्त्वमिस' इति शुद्धाभेदमुक्त्वा तद्भानस्य 'तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्ये' इत्यादिना मोक्षफलकथनात् 'मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यित' इत्यादिना भेदिनन्दनाच्च भेदश्रुतितोऽभेदश्रुतिरेव बलवती । भेदवाक्यानि त्वारोपितभेदानुवादपराण्येव । कार्यकारणोपिधि-विशिष्टयोश्च जीवत्वेश्वरत्वे विशिष्टैश्चानुगतर्धीमणः सामान्यात्मनः शुद्धस्य भेदः प्रातिभासिकोऽभेदो वास्तव आकाशादेरिवेति सर्वमेवोपपद्यते श्रुति-युक्तिप्रमाणादिति चेत् । सत्यम् । यद्यप्येवं वक्तुं शक्यं तथापि विशिष्टस्यानितिरेके जीवत्वेश्वरत्वबन्धमोक्षादिसाङ्कर्यप्रसङ्गः, विशिष्टस्यातिरेके तु तस्य मिथ्यात्वेन विनाशितया बन्धमोक्षसामानाधिकरण्यानुपपत्तिः । भेदाभद्यपक्षश्च परमतेनाविशिष्टः । परमतेऽपि तत्तदुपाधिविशिष्टयोर्वस्तुतो भेदेऽपि चित्त्वादिनाऽभेदाङ्गीकारात् । तस्माद्भेदश्वतेः स्वरूपतो भेद एवान्योन्या-भावलक्षणो वास्तवस्त्योः, भेदिनिन्दावाक्यानि तु वैधर्म्यलक्षणभेदस्यैव विभागापरपर्यायस्य निन्दापराणि । फनबुद्बुदादीनामिव कथिन्दरप्रतीय-मानस्यापारमाधिकत्वात् ।

नन्वन्योग्याभावोऽपि न पारमाणिकः अप्राप्ताणिकत्वात् । तथा हि-न तत्र प्रत्यक्षं मानं भ्रमत्वशङ्काकलङ्कितत्वात् । नाप्यनुमानं तन्मूलत्वात् । नापि श्रुतिः नाहमीश्वर इत्यादिप्रत्यक्षादिनैव तस्य निश्चयादभेदस्यैवा-ज्ञातत्वाभावद्भे दश्रतेस्तत्र प्रामाण्यासम्भवादिति चेत् । असाध्वेतत् । प्रत्यक्षादिना भेदस्य प्रविततेऽपि त्रिकालाबाध्यभेदस्य मानान्तरतोऽप्राप्त्या-पूर्वत्वेन षड्विशति + + इति मन्त्रस्याश्वमेधे चोदकप्राप्तस्य चतुर्स्त्रिशदा-जिना देवबन्धो' इति वैशेषिकमन्त्रेणापोदितस्य षड्विशतिरित्येव ब्रूयादिति वचनेनेव प्रत्यक्षादिना प्राप्तभेदस्यापाततोऽखण्डाभेदपरया श्रुत्याऽऽपादि-तस्य प्रतिप्रसवेन च तत्र प्रामाण्यासम्भवात् तद्विरोधेनाऽभेदश्रुतीनां गौणा-भेद एवार्थं इति मनसि निधायोक्तं भारते मोक्षधर्मे —

> नानात्वैकत्वमेतावद् द्रष्टच्यं शास्त्रनिश्चयात् । मशकोदुम्बरे यद्वदन्यत्वं तद्वदेतयोः ।।

इति प्राहुः। तिच्चिन्त्यम्। 'तत्त्वमेव त्वमेव तत्' इत्याद्येवकार-घटितकैवल्यवाक्यविरोधात् तत्रायोगान्ययोगव्यवच्छेदकैवकाराभ्याम- विभागलक्षणाभेदवाघनेन शुद्धाभेदस्यैव ज्ञापनात् । वृहदारण्यके 'आतमा वाडरे द्रष्टव्यः श्रोतच्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः', 'मंत्रेय्याऽऽत्मनि खल्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञात इदं सर्वं विदितम्' इत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञान-मुपक्रम्य 'सर्वं तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद' इति साक्षाद्भेददर्शननिन्दां मध्ये परामृश्य, सर्वं कथं तदात्मकं भेदग्राहिप्रथमप्रमाणविरोधादित्या-शङ्कानिरासाय 'यत्र हि द्वैतिमव भवति तदितर इतरं पश्यति' इत्यादिनाऽनिव्यक्तमेव द्वैतदर्शनमिति प्रतिपाद्य तस्य तथात्वमेवात्मज्ञानवाध्यत्वादिति निर्णीय 'यत्र तमाम सर्वमात्मैवाऽभूत्' इत्यादिना ज्ञानवाध्यत्वमुक्त्वा 'स एष नेति नेति इत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यतेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्को न हि स्रज्जतेऽसितो न व्यथते न 'रिष्यिति विज्ञातारमरे केन विज्ञानीयात्' इत्युक्तवाऽनुशासनासिमैत्रेय्ये तावदरे खल्वमृतत्विमत्युपसंहारेणाऽद्वैतज्ञानस्यैव मोक्षजनकत्वं प्रतिपादयन्त्या श्रुत्या'

#### विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते । आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ।।

इत्यादिस्मृत्या च भेदस्याविद्यक्तत्वोक्त्या ज्ञाननाश्याज्ञानोपाधित्वेन मिथ्याकथनात्। अत एव लवणोदकादिदृष्टान्ता अपि शुद्धार्द्धेतपरा एव मन्तव्याः।
तत्र 'सत्सोम्य न निभालयसेऽत्रैव किल' इति वचोभिर्यथोदकादावनुपलभ्यमानं
लवणादिकं विद्यमानमेवाचमनादियत्नैर्ज्ञातवानसि तथा विद्यमानमेवाखण्डार्थकं तर्कादिनानुपलभ्यमानं सद्गुरुकृपाद्युपायैर्ज्ञात्यसीति कथनेनाद्वैतस्य कष्टगम्यत्ववोधे तात्पर्यावगमात् तत्त्वमर्थयोर्ज्वणोदकयोरिवाभेदस्य 'अनेन जीवेनात्मनाऽनुप्रविश्य' इत्यादिवचनवोधिताभेदत एव निरासात्। एतेन वैद्यम्यंमेव निन्दावाक्यैनिन्द्यते नान्योन्याभावः तस्य 'द्वा
सुपर्णा' इत्यादिश्रुतिप्रमितत्वादिति निरस्तम्। नाहमीश्वर इत्यादिनाऽपि
तस्य प्रमिततया मानान्तरानधिगतत्वरूपापूर्वत्विलङ्गबाधेन तत्प्रमितत्वबाधात्।

न च जीवे ईशभेदस्य प्रमितत्वेऽिप ईशे जीवभेदस्याथवा चातुर्मास्य-मध्यपर्वणो द्वयोः प्रणयन्तीति वाक्येन चोदकप्राप्त्या प्रणयनविलक्षणाऽनि- प्रणयनस्यैव भेदवाक्येनैव प्रत्यक्षादिप्रमाणप्राप्तव्यावहारिकभेदविलक्षण-त्रिकालाबाध्यभेदस्य प्राप्त्याऽन्यतोऽप्राप्तेरपूर्वत्वाद् उक्तरीत्या प्रतिप्रसवाच्च स्याच्ब्रुतिप्रमितत्विमिति वाच्यम्, व्यावहारिकपारमाथिकभेदेन भेदद्वैविध्ये मानाभावात्, श्रुताववाध्यत्वबोधकश्च्दाभावाच्चापूर्वकत्वाभावात् । अभेदश्रुतेरज्ञातज्ञापकत्वेन प्रामाण्यावश्यकत्वाद्भेदप्रत्यक्षादिबाधकत्वाभ्यु-पगमे तद्विरोधेन भेदश्रुतेः प्रतिप्रसवस्याप्यसम्भवात् ।

न चोक्तरीत्याऽस्मिन्मते विशिष्टस्यातिरेकानितरेकविकल्पग्रासान् मोक्ष एव च दुवंच इतिवाच्यम् । विशिष्टस्यातिरेकेऽपि नित्यमुक्तस्याऽऽत्मनः सदा गुद्धस्य कार्यकारणोपाध्यवच्छेद्यत्वं स्वाभासद्वारकम् । बन्धः सकल-तन्निवृत्तिश्च मोक्ष इत्यङ्गीकारादुक्तदोषाभावात् परम्परयोपाध्यवच्छेद्यस्य गुद्धस्य नित्यत्वात् । अत एव न परैमंताविशेषोऽपि, परैश्चित एकमात्र-व्यक्तित्वस्य कार्यकारणोपाधीनां मिथ्यात्वेन विशिष्टिमिथ्यात्वस्य चानङ्गी-कारात् । अतस्तन्मताविशेषाऽऽपादनमद्वैतमताज्ञानिजृम्भितमेव । तस्माद-द्वैतपक्षीयमेव व्याख्यानं साधीयः । ईश्वरगीतायामपि—

नित्यः सर्वगतो ह्यात्मा कूटस्थो दोषवींजतः ।
एकः स भिद्यते शक्त्या मायया न स्वभावतः ॥
तस्मादद्वैतमेवाऽऽहुर्मुनयः पारदिश्वनः ।
मेदो व्यक्तःवभावेन सा च मायात्मसंश्रया ॥
यथा हि धूमसम्पर्कान्नाकाशो मिलनो भवेत् ।
अन्तःकरणजैभिवैरात्मा तद्वन्न लिप्यते ॥
ज्ञानस्वरूपमेवाहुर्जगदेतद्विचक्षणाः ।
अर्थस्वरूपं विज्ञानात् पश्यन्त्यन्ये कुद्घ्टयः ॥
कूदस्थो निर्मुणो व्यापी चैतन्यात्मा स्वभावतः ।
दृश्यते ह्यर्थरूपेण पुरुषेश्चन्तिदृष्टिभः ॥

इत्यादिना प्रपञ्चिमिण्यात्वेन सदा शुद्धाद्वितीयस्याकाशादेरिवानिर्वाच्यो-पाधितः सर्वेव्यवहारस्य समर्थनात्। वस्तुतः परमात्मा नित्यज्ञानादिलक्षणो भगवान् सदैकरूपो भक्तवात्सल्याद्यनेकगुणोल्वणोः ब्रह्मविष्णुशिवनारायणरामकृष्णादिशब्दैश्च व्यपदेश्यः सर्वजीवनियन्ता, जीवस्तु पितुः पुत्र इव
तदंशोऽनाद्यज्ञानपाशनिवद्धः कथिन्दित्प्राक्तनानेकशुभादृष्टवलाद्विविषया
सद्गुर्वाश्रयणेनेशबुद्धचा तद्भजनेन तत्कृपया स्वस्य साक्षात्कारादज्ञानपाशनिवृत्त्या तत्सायुज्यमाप्नोति न तत्र प्रपञ्चमन्धोऽपीत्यत्र न कस्यापि
विवाद इति भेदाभेदान्यतरालम्बनवादः प्रपञ्चसत्यत्विमथ्यात्ववादश्च
संज्ञाकलहमात्रम्। सर्वमतेऽपि प्रपञ्चस्यानित्यत्या मुक्तस्य प्रपञ्चाभावादिति सुधीभिविभावनीयम् ॥७॥

ननु जीवानामाधुनिक एव वन्ध उपाधिकृतत्वात्, तथेश्वरस्यापि प्रसिद्धमैश्वर्यमाधुनिकमेव । अस्य व्यञ्जिका नित्यनिवृत्ताऽपि मूढैरात्मेव दृष्टाऽस्य सत्त्वमसत्त्वञ्च दर्शयति सिद्धत्वासिद्धत्वाभ्यां स्वतन्त्रास्वतन्त्र-त्वेन । सैषा वटवीजसामान्यवदनेकवटशक्तिरेकैव । तद्यथा-वटबीजसामान्य-मेकमनेकान् स्वाव्यतिरिक्तान् वटान् सजीवानुत्पाद्य तत्र पूर्णं सन्तिष्ठत्येव-मेवैषा माया स्वाव्यतिरिक्तानि परिपूर्णानि क्षेत्राणि दर्शयित्वा जीवेशावा-भासेन करोति । सैषा चित्रा स्वयं गुणभिन्नाऽङ्कुरेष्विप गुणभिन्ना सर्वत्र ब्रह्मविष्णुशिवरूपिणी चैतन्यदीप्तेत्यादिश्रुतिभिरुपाधीकृतत्वज्ञापनात् । तथा चौपाधिकत्वाद् दृश्यत्वाच्च कल्पितस्य बन्धस्येवैश्वयंस्यापि ज्ञाने न बाध-प्रसङ्ग इत्याशङ्क्याह—

### ऐश्वर्यं तथेति चेन्न स्वाभाव्यात् । ६।

ऐश्वयंमिति । ऐश्वयं भगवतस्तथा जीववदुपाधिकृतत्वादाधुनिकम्, तथा च तद्वद्वाध्येतेति चेन्न, कुतः? स्वाभाव्यात् । विचित्रानेकशित्तमत्त्वस्ये-श्वरत्वपदार्थत्वात् । तस्य च 'पराऽस्य शिक्तिविविधैव श्रूयते स्वाभाविकी' इत्यादिश्रुत्या स्वाभाविकत्वकथनात् 'आनन्दादयः प्रधानस्य' इत्यधिकरणे च भावत्वलाभात् पारमाधिकद्वितीयस्य च 'एकमेवाद्वितीयम्' इत्यादिवचोभि-बीधाद्विविक्षतिविवेकतः स्वरूपेऽन्तभिवतो वह्नचादावौष्ण्यादेरिव स्वभाव-त्वादित्यर्थः । तथा च तन्नैव बाध्यते, नाऽपि तेन द्वैतम्. तस्य नित्येश्वर-स्वरूपत्वादिति भावः। न च तर्हि परमतेनाविशेषः । तन्मते धर्मधर्मिभावस्यापि वास्तवत्वेन विशेषात् । न चोक्तश्रुतिविरोधः । तस्या अपि विवक्षितिविवेकेन जीवप्रपञ्चात्तत्त्वपरत्वात् । अन्यथा मोक्षो न स्यादिति । वस्तुतो राहोः शिर इत्यादाविवाभेदस्यैव धर्मधर्मिभावघटकतया तेन धर्मधर्मिभावस्य वास्तवत्वेनाविशेषेऽपीष्टापत्तेरिहाऽपि सङ्के तमात्रमिति मन्तव्यम् । विवक्षितिविवेकेन
सम्बन्धे केषाञ्चित्रौढधाभेदांशस्तु बाध्यतान्नामेति तत्त्वम् ॥८॥

## अप्रतिषिद्धं परमैश्वर्यं तद्भावाच्च नैविमतरेषाम् ॥९।

अप्रतिषिद्धिमिति । परमैश्वर्यं परमेश्वरस्यैश्वर्यम् अप्रतिषिद्धं काल-त्रयेऽप्यबाधितमेवास्ति बाधकाभावात्तदश्रवणाच्च । इतरेषां जीवानां नैवं नाबाधितोपाधिकत्वम् । कुतः ? 'परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाऽभि-निष्पद्यते' इत्यादिश्रुतिभिस्तथा बोधनादिति भावः ॥९॥

ननु माऽस्तु जीवज्ञानेन परमेश्वरोपाधिबाधस्तथापि परमेश्वरो-पाधेस्तत्कृतैश्वर्यस्य च जीवोपकार एव प्रयोजनम् । इत्यश्व क्रमेण युगपद्वा सर्वजीवमुक्तौ परमेश्वरोपाधेः स्थितौ प्रयोजनाभावात्तस्याप्यत्यन्तलये किंकृतमैश्वर्यं स्वभाव इत्याशङ्कां सर्वमुक्त्यभावपक्षाश्रयणेन निराकरोति-

#### सविष्मित किमिति चेन्नैवं बुद्धचानन्त्यात् ॥१०।

सर्वाऽमृत इति । सर्वाऽमृते सर्वस्य जीवस्यामृते मोक्षे सित किमिति चेत् किं कृतं किंप्रयोजनकं किंस्वभावकं कीदृशमैश्वय्यं वक्तुमशक्यत्वान्ना-स्त्येव तदा तदेश्वर्यमिति चेन्नैवम् । कृतः ? बुद्धचाऽऽनन्त्याद् जीवोपाधीनां बुद्धीनामनन्तत्वादित्यर्थः । तथा च तादृशकाल एव नास्तीति युक्तं भगवतः स्वाभाविकमैश्वर्यमुक्तप्रकारमिति भावः ॥१०॥

ननु यदि जगत्कर्नृ त्वलक्षणमैश्वर्यं परमेश्वरस्य साहजिकं तदा मृदादिवद्विकारित्वं प्राप्तं तत्राह—

प्रकृत्यन्तराज्ञादवैकार्यं चित्सत्त्वेनाऽनुवतंनात्ः ११।

प्रकृतीति । प्रकृत्यन्तरालान्मायाशक्तिद्वारकत्वाद् अवैकार्यमविकारिता ब्रह्मण इति शेषः । कुतः ? चित्सत्त्वेनानुवर्तनात् स्फुरणरूपसत्त्तया सर्वत्रानुगतत्वादित्यर्थः । साक्षित्वादिवकारित्वमनुमेयम् । विकारित्वे विकारसाक्षिता न स्यात् । तथा दर्शनादिति भावः । तस्माद्विवर्तोपादानत्वमेव ब्रह्मणो न परिणाम्युपादानत्वमित्यास्तां विस्तरः ॥११॥

अत एव तस्मिन् सर्वं प्रतिष्ठितमित्युपपद्यत इत्याह दृष्टान्तम् — तत्प्रतिष्ठा गृहपीठवत ॥१२॥

तत्प्रतिष्ठेति । तस्मिन् ब्रह्मणि प्रतिष्ठा विकारजातस्याऽवस्थितिर-विरुद्धैवेत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः — गृहपीठविदित । यथा गृहमध्यस्थिते पीठे स्थितोऽपि गृहे तिष्ठिति पीठे तिष्ठतीति व्यपदिश्यते तथा तत्परिणामिकारणे मायायां तिष्ठिति विवर्तोपादाने मायाश्रये ब्रह्मणि च सर्वं तिष्ठतीति च वक्तुं शक्यमिति न कोऽपि विरोध इति संक्षेपः ॥१२।

ननु विचित्रानेकार्थरचनासामर्थ्यं प्रकृतावेव वा ब्रह्मण्येव वा कल्पनीयम् । इत्यं च ब्रह्मणा प्रकृत्या प्रकृतिः ब्रह्मै व वाऽन्यथासिद्धं भवतु । नैत्याह -

#### निथोऽपेक्षणादुभयम् ॥१३।

मिथोऽपेक्षणादिति । ब्रह्म प्रकृतिश्चोभयमपि कारणम् । कुतः ? मिथोऽपेक्षणात् । परस्परं चेतनाचेतनाभ्यां स्वज्ञानाय स्वसामर्थ्यंव्यवहाराय चापेक्षितत्वात् । अत एवाऽन्धपङ्गुन्यायमाश्चित्य श्रुताविप द्वयोः कारणत्वं श्रृयत इत्यवसेयम् ॥१३॥

स्वमते प्रकृतिपुरुषौ द्वावेव पदार्थावित्याह-

#### चेत्याचितोनं तृतीयम् । १४॥

चेत्येति । चेत्या प्रकृतिः चिद्ब्रह्म तयोर्ने तृतीयं पदार्थान्तरमत्रे-त्यर्थः । अत्र ब्रह्मभिन्ने ज्ञातृत्वस्य प्रकृतिभिन्ने ज्ञेयत्वस्य निषेधे तात्पर्यात् । तृतीयमस्ति न वेति न पूर्वपक्षावतारः ॥१४॥ ननु प्रकृतिपुरुषयोः सम्बन्धोऽस्ति न वा । अन्त्ये सर्वकार्यविलोप-प्रसङ्गः । आद्ये तु स एव तृतीय इत्यत आह—

#### युक्ती च सम्परायात्। १५॥

युक्तौ चेति । मिथ इत्यनुवर्तते । तौ प्रकृतिपुरुषौ परस्परं प्रति सम्बन्धरूपौ न त्वागन्तुकः सम्बन्धोऽस्ति । कस्मात् सम्परायाद् अनादित्वा-देव । तथा च गीतासु—

#### प्रकृति पुरुषे चैव विद्धचनादी उभावपि । इति ।

अथाऽनाद्येव सम्बन्धान्तरमस्त्वित चेत्, न, जडाजडविकल्पेन तयो-रनन्यत्वादिति दिक् ॥१५॥

नन्वेकमेवाद्वितीयमित्यादिश्रुतेः सद्वस्तु द्वितीयं नास्त्येव। यच्च प्रतीयते प्रकृतितत्कार्यादिकं तत्सर्वं दृश्यत्वा च्छुक्तिर जतादिवन्मिथ्यैव। अतः कथं प्रकृतिर्व्वद्योव पदार्थस्तत्राह —

#### शक्तित्वान्नाऽनूतं चेत्यम् ॥१६॥

चेत्यं प्रधानं नाऽनृतं विकल्पख्यात्युल्लिखितशशश्चुङ्गादिवदलीकम् । कुतः ? शक्तित्वाद् ब्रह्मनिष्ठसर्वकर्तृ तासामर्थ्यक्ष्पत्वात् । यथा वह्नदिहादि-जननसामर्थ्यं वह्निस्वरूपमेव । अतो नाद्वैतवाक्यविरोधोऽपि । शक्तिशक्ति-मद्भावनिबन्धनस्य कार्यकारणभावनिबन्धनस्य चाभेदस्य तत्राभिप्रेतत्वा-दित्यास्तां विस्तरः ॥१६॥

वस्तुत उभयपदामित्यादिसूत्रैः शक्तित्वादिति पर्यन्तैर्बादरायणमतमेव
स्फुटयित । तथा हि—उभयपदां जीवपरमात्मोभयतद्गोचराम् 'तत्त्वमसि',
'अहं ब्रह्माऽस्मि', 'प्रज्ञानं ब्रह्म', 'अयमात्मा ब्रह्म' इत्यादिशब्दादभेदज्ञानस्यानुभवात्तद्विरोबित्वेनाभेदज्ञानस्यैव प्रमाणाविरुद्धस्य प्रार्थनीयत्वमित्युपपत्ते श्च । वैषम्यादिति । उभयविषयत्वमयुक्तं भक्तिवैषम्यापातात् । भक्तिहिं
ब्रह्मगोचरैवेति चेत्, न, अभिज्ञावदेवावैशिष्टचात् कल्पितविशेषागोचर-

त्वात् 'मामेव ये प्रपद्यन्ते' इत्यादिवाक्यात् । तथा च ब्रह्मसाक्षात्कार इव रताविष 'वासुदेवः सर्वम्' इत्यादिवाक्यानुसारादभेदो विषय इति भावः । ननु तिहं संसर्गस्याविषयत्वात्कथं किल्पतागोचरत्वं ज्ञानभक्त्योरिति चेत् ? चित एव संसर्गत्वादित्यवेहि । अत एव चिन्मात्रविशेष्यकचिन्मात्रप्रकार-कत्वेऽिष न हानिः । 'अयं घटः' इत्यादावभेदेऽिष तदभ्युपगमात् । अथवा भावाद्वैतस्वीकारेण भेदाभावव्यक्तिः स्वरूपेणैव संसर्गः, न तु प्रतियोगी भेदोऽिष संसर्गकोटौ भासत इत्यन्यत्र विस्तरः ।

जीवेश्वरयोरभेदे परब्रह्मणोऽपि क्लेशादिमत्त्वमापिततिमित्यत आह—
न चेति । 'तद्यो यो देवानां प्रत्यवबुध्यत स एव तदभवत्' इत्यादिश्रुते: ।
अनन्तरं बुद्धचनन्तरं भेदनाशेनैश्वर्यं रूपिविशेषाभ्युपगमाद् न भेदकाले जीवधर्मा ईश्वरे प्रसज्यन्त इति भावः । नैश्वर्यमपि रागद्वेषघटितत्वात् क्लेश एवेत्यत आह ऐश्वर्यमिति । तथा न क्लेशात्मकं स्वाभाव्यात् स्वभावत्वादीश्वरधर्मत्वात् । तथा च सर्वत्रैश्वर्यंस्य जैविविहितिनिषिद्धकर्मद्वारभूतानुरागद्वेषघटितस्य परमेश्वरधर्मत्वप्रतिपादनात् कर्मसमानाधिकरणं विजातीयरागद्वेषघटितस्य परमेश्वरधर्मत्वप्रतिपादनात् कर्मसमानाधिकरणं विजातीयरागद्वेषघटितस्य क्लेशात्मकमिति भावः ।

न चैश्वयं क्वचिज्जीवधर्मोऽप्यस्त्वित चेत्, तत्राह-अप्रतिषिद्धमिति । इतरेषां जीवानां परेश्वयं तद्भावात् परभावाद् अप्रतिषिद्धम् । चो हेतौ । यतो नैवं न जीवत्वेन रूपेणाप्रतिषिद्धम् ।

> पुण्यपापाऽऽवृता जीवा रागद्वेषमलाऽऽवृताः । जन्मनाशाऽभिभूताश्च सदा संसारिणोऽवशाः ।।

'अज्ञो जन्तुरनीशोऽयम्' इत्यादिवाक्येनैश्वर्यप्रतिक्षेपात् । सदेति पूर्वं-कालाभिप्रायेण ज्ञानपर्यंन्ताभिप्रायेण वा । ननु यदि जीवस्य मुक्तावीश्वर-भावस्ति सर्वमुक्तो कथमीश्वरभावस्तदैश्वर्यस्याप्युपसंहारादित्याशङ्क्र्याह-सर्वामृत इति । सर्वामृते सर्वमुक्तौ िक कुत ऐश्वर्यमिति चेत्, न, बुद्धीना-मानन्त्यात् । तथा चेदानीन्तनबुद्ध्या अधुना मुक्तानामेवेश्वरभाव इति न कश्चिद्दोष इति तात्पर्यम् । न च नास्त्येव सर्वमुक्तिरिति वाच्यम् । सोऽयं जीवसमाख्यस्तु ब्रह्मं व परमार्थतः । व्यवहारदशायान्तु मायया परमेश्वरः ।। पृथम्त्वेन द्विजा भान्ति जलपात्रैयंथा रिवः । आत्मानो बहवोऽनन्ताः श्रुतिरित्येवमक्रवोत् ।। संसाराऽऽदेरनित्यत्वात्सम्यग्ज्ञानोदयाऽविध ।।

इत्यादिवाक्यैः सर्वजीवेष्वसङ्कोचे । प्रवृत्तौ बलवद्बाधकशून्यैः सर्वमुक्तिसिद्धे-स्तित्सिद्धौ चेशितव्याभावात्तदैश्वर्यस्याप्युपसंहारः । किञ्चाग्रे सूत्रकृदेव जग-त्मृष्टौ कारुण्यमेव कारणं सूत्रयिष्यित । कारुण्यं च ज्ञानयोगप्रवर्तनेन परदुःख-प्रहाणेच्छानियतो वृत्तिभेदः । तथा च य एव नित्यसंसारी तत्संसर्गे हेतुभूता करुणा मोघा स्यादिति सर्वमुक्तिसिद्धिः । न च भगवन्मायादिविनाशे माना-भावान्न सर्वमुक्तिः सम्भवति मायादीनां तन्नियामकानां सत्त्वादिति वाच्यम्, 'भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः' इति विश्वहेतुत्रिगुणमायानिवृत्ति-बोधकवाक्येन —

> एका शक्तिः शिवैकोऽपि शक्तिमानुच्यते शिवः । शक्तयः शक्तिमन्तोऽन्ये सर्वशक्तिसमुद्भवाः ।। शक्तिशक्तिमतोर्भेदं वदन्त्यपरमार्थतः । अमेदं चानुपश्यन्ति योगिनस्तत्त्वचिन्तकाः ।।

इत्यादिवाक्येश्च मायित्वचिच्छक्तिमत्त्वतत्कृतभेदिनयामकप्राकृतसत्त्वादीनां सर्वेषामेव विनाशित्वकथनात् । ननु मायादेः किन्नाशकमिति चेत्, पूर्वोक्त-ब्रह्मज्ञानमेवेति वदामः । ननु को विरोध इति चेत्, न,

देवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया।
मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते।।
अनयैव जगत्सवं सदेवासुरमानुषम्।
मोहयामि द्विजश्रेष्ठा ग्रसामि विसृजामि च।।
उत्पत्ति प्रलयं चैव मूतानामागति गतिम्।
विज्ञायान्वीक्ष्य चात्मानं तरन्ति विपुलामिमाम्।।

इत्यादिना च विरोधप्रतिपादनात् सर्वशून्यजीवपरमेश्वरोभयाऽभेदचिन्मात्र-विषयत्वेन ब्रह्मसाक्षात्कारस्याध्यासमात्रविरोधस्याऽतिस्पष्टत्वाच्च । यद्यपि ब्रह्मसाक्षात्कारत्वेनैव हेतुता, तथापि चरममोक्ष्यमाणज्ञानव्यक्तित्वेन फलोप-हिततेति नेदानीं तन्नाशः । न चोपादाननाशाःभावे कथिमदानीं मुच्यमानतत्त-त्पुरुषाऽ तःकरणाऽऽदेनीशः चरमवृत्तिप्राचीनचरमवृत्त्यभावरूपाऽज्ञानात्मक-निमित्तनाशादेव नाशस्यप्रमाणवलेनोपगमात्। चरमवृत्त्यभावरूपाऽज्ञानसत्त्वा-देव जीवन्मुक्तस्याऽतःकरणादिसत्त्वं प्रारब्धाऽदृष्टातिरिक्ताऽदृष्टं शुक्तिरज-तादिविक्षेपेषु प्राथमिकब्रह्मसाक्षात्कारवृत्तिव्यक्त्यभावस्तादृशव्यक्तिप्राचीनो हेतुरिति तन्नाशादेव पूर्वोत्तरेषां तेषां नाशानुत्प(त्तेः) ।

न च ब्रह्मसाक्षात्कारात् कथमन्यगताध्यासानां निवृत्तिः, जीवन्मुक्तस्य सर्वज्ञश्रतेष्रं ह्यसाक्षात्कारानन्तरं ब्रह्मस्वरूपसर्वतत्तदिधष्ठानसाक्षात्कारादेव तन्नाभ्राभ्युपगमात् । 'छिद्यन्ते सर्वसंशयाः' इति श्रुतेष्रं ह्यसाक्षात्कारानन्तरं तत्स्वरूपसर्वतत्तद्वस्तुसाक्षात्कार इव तत्तद्गताध्यासनिवृत्तावप्यनुपपत्त्य-भावाच्च । अन्यगताध्यासानां ब्रह्मण्यप्यध्यासाच्च । अन्यगताध्यासनिमित्त-तत्तदिधष्ठानाऽज्ञानस्याऽऽत्मन्यध्या(स)स्याऽऽत्मज्ञानेन नाभे तत्तदध्यासना-भोपपत्तेश्चे त्यन्यत्र विस्तरः । ननु ब्रह्मण उपादानकर्तृ त्वलक्षणे ऐश्वर्ये विका-रित्वापत्तिस्तत्राह —

प्रकृतीति । प्रकृतिरन्तरालपरम्परासम्बन्धघटकं वस्तु, तस्मादवैकार्य-मपरिणामित्वम् । यदि हि तदभावानधिकरणत्वे सित तदुपादानत्वं साक्षात् स्यादिप परिणामित्वम् । किन्तु तादृशोपादानत्वं स्वाश्रयप्रकृतिसम्बन्धेनैव ब्रह्मणि वर्तते । तत्र हेतुः चित्त्वेन सत्त्वेन चाऽनुवर्तमानत्वादिति । जडेषु साक्षात्तादृशोपादानत्वे चित्सत्ताऽऽत्मकस्वरूपपरावृत्तिप्रसङ्गादिति भावः । तस्याः प्रकृतेः परिस्मन् प्रतिष्ठा स्थितिगृ हे पीठस्येवेति । ननु तदुपादानत्वं साक्षान्नास्त्येवेत्यत आह-मिथोऽपेक्षणादिति । परस्पराऽपेक्षासत्त्वादुभयमि ब्रह्म प्रकृतिश्चेत्युभयमप्युपादानम् । ब्रह्म विवर्तमानं प्रकृतिः परिणामेनेत्येता-वानेव परं भेदः । विवर्तमानत्वञ्च तदभावाधिकरणत्वे सित तदुपादानत्वम् । ब्यवहारलाघवाय प्रसङ्गात् पदार्थं विभजते चेत्येति । चेत्यं जडं चिच्च ताभ्यां तृतीयं नास्तीत्यर्थः । ननु मिथोऽपे-क्षणादुभयमित्ययुक्तम् । न ह्यपेक्षामात्रेणोपादानत्वं सम्भवति, दण्डादेषंटाद्युः पादानत्वापत्तेरिति चेत्,तत्राह —युक्तौ चेति । चिज्जडौ द्वाविष पदार्थो तादात्म्यापन्नौ च तत्रैव चेत्यस्य सम्परायात् । तथा च तादात्म्येन हेतुत्वा-दुपादानत्वं युक्तमिति भावः । चेत्यस्याऽलीकवादं निराकुरुते—शक्तित्वादिति । अनृतमलीकं न तत्तादात्म्ये सति तत्कार्यप्रयोजकत्वात् । न हि शशप्रज्ञा-दावेवेतीदृशशक्तित्वमस्तीति भावः ॥ १६ । प्रासिक्नकं परिसमाप्य प्रकृतमनुसरित—

तत्परिशृद्धिस्तु गम्या लोकवल्लिङ्गेभ्यः ॥ १७ ॥

तस्या भक्तेः परिशुद्धिः परिपाकरूपा शुद्धिः —

'न चलति भगवत्पदारिवन्दाल्लविनिमषार्द्धमिप स वैष्णवाग्रज' इत्या-दिनोक्ता लिङ्गोभ्यो गम्याऽनुमेया। तत्र दृष्टान्तः —

लोकवत् तथा लोके प्रकृष्टा नायकनायिकाद्यनुरक्तिस्तत्कथाश्रवणा-श्रुपुलकाङ्कुरादिलिङ्कौरनुमीयते तद्वदित्यर्थः ॥ १७ ॥

स्मृतिसिद्धान्यपि लिङ्गानि संङ्गृह्णाति—

सम्मानबहुमानप्रीतिबिरहेतरविचिकित्सामहिमख्याति-तदर्थप्राणस्थानतदीयतासर्वतः द्भावाप्रातिकूल्या-दीनि च स्मरणेभ्यो बाहुल्यात् ॥ १८ ॥

सम्मानादीन्यपि लिङ्गानीति विभक्तिविपरिणामः। कुतो लिङ्गत्वं तत्राह स्मरणेभ्यः स्मृतिभ्यो बाहुल्यात् बहुधावगतेः। तत्र सम्मानम्—

> यो निर्हेतुक आदरः समतया सर्वास्ववस्थास्वयं सर्वत्रास्ति सर्वेव चापि नियतः स्वोत्कृष्टगुर्वादिषु । प्राप्तो योऽव्यभिचारितामविरतं प्रीतेः समुत्कर्षतः सम्मानः स निगद्यते सुकृतिभिर्मानादिदर्पापृहः ॥

यथार्जु नस्य—

प्रत्युत्थानं तु कृष्णस्य सर्वावस्थो धनञ्जयः । न लङ्घयति धर्मात्मा भक्त्या प्रेम्णा च सर्वदा ॥

बहुमानो यथेक्ष्वाकोः —

पक्षपातेन तन्नाम्नि मृगे पद्ये च तादृशि। चकार मेघे तद्वणें बहुमानमति नृपः।। इति।

ञीतिर्विदुरस्य --

या नः प्रोतिः पुष्कराक्ष त्वदृर्शनसमुद्भवा । सा किमाख्यायते तुम्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥

विरहो यथा गोपीनाम्-

गुरूणामग्रतो वक्तुं कि बवीाष न नः क्षमम् । गुरवः कि करिष्यन्ति दग्धानां विरहाग्निना ॥

इतरविचिकित्सा यथा क्वेतद्वीपनिवासिनां नारददर्शनेऽपि विघ्नबुद्धिः। यथा वोपमन्योः —

> अपि कीटः पतङ्को वा भवेयं शङ्कराज्ञया । न तु शक्क त्वया दत्तं त्रैलोक्यमपि कामये।।

महिमकथनं यथा यमस्य-

नरके पच्यमानस्तु यमेन परिभाषितः ।
किं त्वया नाचितो देवः केशवः क्लेशनाशनः ।।
स्वपुरुषमभिवीक्ष्य पशाहस्तं
वदति यमः किल तस्य कर्णमूले ।

परिहर मधुसूदनप्रपन्नान् प्रभुरहमन्यनृणां न वैष्णवानाम् ॥

चदर्थप्राणस्थितिर्थथा हनूमतः—

यानद्रामकथा लोके तानत्त्राणान् बिभम्यंहम् ॥ इति ।

तदीयता यथा वसोरुपरिचरस्य--

आत्मा राज्यं धनं चैव कलत्रं वाहनं तथा। एतद्भगवतः सर्वमिति तत्त्रेक्षते सदा।। इति ।

सर्वभूतेषु तद्भावो यथा प्रह्लादस्य-

तस्मात्सर्वेषु भूतेषु भक्तिरव्यभिचारिणी । कर्तव्या पण्डितैज्ञत्वा सर्वभूतमयो हरिः ॥ इति ।

तस्मिन्नप्रातिकूल्यं यथा हन्तुमागतेऽपि भगवति भीष्मस्य-

एह्ये हि देवेश जगन्निवास
नमोऽस्तु ते शाङ्गं गदासिपाणे ।
प्रसह्य मां पातय लोकनाथ
रथादुदग्राद्भुतशौर्यसंख्ये ।।

आदिशब्दादुद्धवाक्रू रादिचेष्टितान्यपि द्रष्टव्यानि ॥१८॥
ननु कामाद्द्वेषाद्भ्यात्स्नेहाद्यथा भक्त्येश्वरे मनः ।
आविश्य तदघं हित्वा बहवस्तद्गींत गताः ॥
गोप्यः कामाद्भ्यात्कंसो द्वेषाच्चेद्यादयो नृपाः ।
सम्बन्धाद्वृष्णयः स्नेहाद्य्यं भक्त्या वयं विभो ॥

इत्यत्र प्रेम्णा गोपीनामिव सद्द्रेषादिना शिशुपालादीनामपि मुक्तिश्रवणात्तद-कथनान्यूनता । तत्त्वाह—

#### द्वेषादयस्तु नैवम् ॥ १९ ॥

तुकारोऽसम्भवज्ञापकः यस्माद्भक्तानां द्वेषादयोऽसम्भाविताः । अतो द्वेषभयच्छलादयस्तु नैवम् । न भक्तिलिङ्गानीत्यर्थः । भक्तानां द्वेषाद्यभाव उक्तो महाभारते (अनुशा०,अ० १४९)—

न क्रोधो न च मात्सयँ न लोभो नाशुभा मतिः। भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तम ।। इति । यद्वा, द्वेषप्रतिपक्षभावादित्यत्रोक्तं द्वेषविरोधं समर्थयितुमिदं सूत्रम् । द्वेषादयस्तु नैवम्, न पूर्वोक्तिलिङ्गानुमेया इत्यर्थः । तथा च द्वेषादयो न भक्तिरूपा इति सिद्धम् । शिशुपालस्य द्वेषानुवन्धादनवरतानुसन्धानादिना निखिलपापक्षये तत्प्रत्यक्षं ततो भक्त्या मुक्तिरिति मन्तव्यम् । अत एव विष्णुपुराणे—

पुनरप्यच्युतिविनिपातमात्रफलमिललभूमण्डलस्ताच्यचेदिराजकुले जन्माव्याहतैश्वयं शिशुपालत्वेऽप्यवापि । तत्र त्विल्लानामेव भगवन्नाम्नां त्वंकारकारणमभवत् । ततश्च तत्कालकृतानामेषामशेषाणामेवाच्युतनाम्नामनवरतानेकजन्मसंविद्धतिविद्धेषानुबन्धिचित्तो विनिन्दनसंतर्जनादिषूच्चारणमकरोत्।तच्च क्पमुत्फुल्लपद्मदलाक्षमत्युज्ज्वलपीतवस्त्रधार्यमलिकरीटकेयूर-कटकोपशोभितमुदारपीवरचतुर्वाहुशङ्खचक्रगदाधरमितप्रकृढवैरानुभावादटन-भोजनस्नानासनशयनादिष्वशेषावस्थान्तरेषु तमेवाक्रोशेषूच्चारयंस्तमेव हृदये धारयन्नात्मवधाय भगवद्धस्तचक्रांशुमालोज्ज्वलमक्षयतेजःस्वरूपं परमं ब्रह्म-रूपमपगतरागद्देषादिदोषं भगवन्तमद्राक्षीत् । तावच्च भगवच्चक्रेणाशु व्यापादितस्तेन तत्क्षणदग्धालिलाघसंञ्चयो भगवतैवान्तमुपनीततिस्मन्नेव लयमुप-ययाविति दग्धाघसंञ्चयःप्रत्यक्षसमय एवान्तं नीतस्तत्रैव लीन इतितात्पर्यार्थः ।

न च कथं सगुणाभिनिवेशेन निर्गुणब्रह्मसाक्षात्कारो भवेदिति वाच्यम्, सगुणाभिनिवेशजन्यापूर्वेण प्राचीनिर्निर्गुणोपासनसंस्कारोद्घोधाभ्युपगमात् । अन्ये तु शिशुपालादेः सालोक्यादिमुक्तिरेवाभ्युपेयते न तु भगवदभावलक्षणा मुक्तिरत एव सप्तमस्कन्धे वैरानुबन्धतीव्रेण ध्यानेनाच्युतसात्मतां नीतौ पुनहेरेः पार्वं जग्मतुर्विष्णुपार्षदावित्युक्तिः सङ्गच्छत इत्याहुः ॥ १९ ॥

ननु सन्त्वेतान्यवतारभक्तिलिङ्गानि तथापि सा न मुख्या परमेश्वरा-तिरिक्तविषयकत्वेन मुक्तिप्रयोजकत्वाभावादित्याशंसावतारावतारिणोरिह-कुण्डलन्यायेन भगवदवतारिवषयापि भक्तिर्मुख्यैवेत्याशयवानाह—

तद्वाक्यशेषात्प्रादुर्भावेष्वपि सा ॥ २०॥

प्रादुर्भावोऽवतारः । विषयसप्तमी अवतारविषयापीति यावत् । सा भक्तिः मुख्यैवेति शेषः । कुतस्तद्वाक्यशेषात् तत्र तेषु ब्रह्मकोटित्वग्राहकाणां वाक्यशेषाणां सत्त्वात् । तथा हि श्रुतौ—

> पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदिच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।।

इत्यादि । पुराणे च-

बह्मविष्णुमहेशाख्याः शिवध्यानपरा अपि । परमात्मविभागस्था न जीवव्यूहसंस्थिताः ॥ बह्मविष्णुमहेशानां तथा तेषां द्विजर्षभाः । आविर्भावविशेषाणां पुण्यपापादयो न हि ॥ समस्तशक्तिरूपाणि तत्करोति जनेश्वर । देवतिर्यङ्मनुष्यादिचेष्टावन्ति स्वलीलया ॥ जगतामुपकाराय न सा कर्मनिमित्तजा ॥

इत्यादि । तत्र श्रुतिवाक्यस्यायमर्थः अदो मूलं अवतारिरूपं पूर्णम् इदं अवताररूपं च पूर्णम् । सृष्टिकाले पूर्णान्मूलरूपादुद्रिच्यते । प्रलये च पूर्णस्य स्वस्य पूर्णमवताररूपम् आदाय स्वीकृत्य एकीभूय पूर्णमेव मूलरूपमेवान्य-न्नालीनं स्वयमविशिष्यत इति गौणो ह्यपूर्णः, अन्यस्मिश्च लीयते, अयं तु न तथेति भावः ॥ २०॥ भवतु सा मुख्या भवति कस्मात्तत्राह—

#### जन्मकर्मविदश्चाजन्मने शब्दात् ॥ २१ ॥

जन्म भगवतोऽवतारभावः । कर्मं दैत्यवधभक्तोद्धारादिकम् । तज्ज्ञान-वतश्चकारात् परमात्मरूपताविदो मनोमालिन्यनिरासोल्लासद्वारा सा भवति । किं कुते अजन्मने जन्माभावलक्षणफलाय कुतः शब्दात् । गीतादौ—

> जन्म कर्म च में दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः। त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ॥ इति ।

शब्दसत्त्वात् जन्मकर्मवेदनस्य साक्षादमृतफलत्वाभावात् भक्तिद्वारैव कारणतेति भावः ॥ २१ ॥

जन्मनि प्राकृतानामिव भौतिकादिदेहपरिग्रह इत्यभिप्रेत्याह —

#### तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्रोद्भवात् ॥ २२ ॥

अङ्गीकृतदेहरूपं जन्म चेत्यर्थः। दिव्यं स्वप्रकाशं न भौतिकं कुतः स्वशक्तिमात्रोद्भवत्वात्। सम्यगप्रच्युतज्ञानबलवीर्यादिशक्तौ बह्वसङ्कल्परूप-माययैव चाविर्भावात्। अत एव मोक्षधर्मे

> मायैषा हि मया मृष्टा यन्मां पश्यसि नारद । सर्वभूतगुणैर्युक्तं न तु मां द्रष्टुमहंसि ।। इति ।

तथा गीतायाम् —

अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायया ॥ इति ।

अयमर्थः —अजत्वादव्ययत्वादीश्वरत्वाच्च कर्मपारतन्त्र्याभावेन जन्मा-योग्योऽपि स्वां प्रत्यगनन्यां प्रकृतिमधिष्ठाय स्वीयया मायया सम्भवामीति । अयं यथा कश्चिन्मायावी स्वयं स्वस्थानादप्रच्युतस्वभावोऽप्यदृश्यो भूत्वा स्थूलसूक्ष्मभूतान्यनुपादाय केवलया मायया स्वसदृशमेव द्वितीयं मायाविनं सूत्रादिमार्गेण गगनमारोहन्तं सृजति एवं स्वयम् । कूटस्थानन्दसिच्चिन्मात्रोऽहं स्वमायया स्वप्रकाशसिच्चदानन्दमाययात्मनः शरीरं बाल्याद्यवस्थाभिः क्रीडनकं सृजामीति यावत् । अत एव सम्भवोऽत्र प्राकटघमात्रं न तूत्पत्तिः सच्चिदात्मकानां तेषां नित्यत्या तद्वाधात् । अत एवोक्तं वाराहे—

> सर्वे नित्याः शाश्वताश्च देहास्तस्य महात्मनः । हानोपादानरहिता नैव प्रकृतिजाः क्वचित् ॥ परमानन्दसंदोहाः ज्ञानमात्राश्च सर्वतः । सर्वे सर्वगुणैः पूर्णाः सर्वदोषविविज्ञताः ॥ इति ।

ननु तर्हि तत्र गभंप्रवेशजननबाल्यपौगण्डकौमारादिप्रतीतीनां का गतिरिति चेत्. या गतिरुदाहृतमायाविनः । मायया सूत्रादिमार्गेण गगनाद्यारोहणप्रतीतेः । एतेन भगवच्छरीरस्य किमुपादानम् ? अविद्ये ति चेत् ? न, परमेरवरे तदभावात् । जीवाविद्ये ति चेत्, न, शुक्तिरजतादेरिव तुच्छत्वापत्तेः ।
चिन्मात्रमिति चेत्, न, चितः साकारत्वापत्तेः । यथात्वेऽपि वा तस्यातीन्द्रियत्वापत्तेरित्यिष निरम्तम् । प्रत्यक्चैतन्यमात्रोपादानकस्य स्वमाययाविभविमात्राङ्गीकारात् । पुराणेष्विप नित्यैव सा जगन्मूर्त्तिरिति सावधारणं प्रतिज्ञाय देवानां कार्यसिध्यर्थमाविभविति सा यदेत्यादिना तथावोधनात् । एतावांस्तु विशेषः - लौकिकमायावी मायामुपसंहरन् द्वितीयमायाविनमप्युपसंहरित । भगवांस्तु तामनुपसंहरन् स्वविग्रहमिष नोषसंहरतीति । एवं हि सित हिरण्यरमश्रुत्वादिलक्षणविग्रहवतरुचेतनस्यान्तस्तद्धमोपदेशादिति न्यायसिद्धं
सर्वेश्वरत्वं युज्यते नान्यथा तस्मात्सिद्धं भगवतो मायामयं शरीरम् ।

न च तच्छरीरस्य कर्मजन्यत्वाभावे भोगायतनत्वाभावाल्लक्षणायोगः ।
मायापरिणामस्य ज्ञानेच्छादिवृत्तेरिव सुखवृत्तेरङ्गीकारे विरोधाभावेन सुखदुःखान्यतरावच्छेदकत्वरूपभोगायतनत्वसम्भवात् । अत एव भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच्चेत्यधिकरणे भोग उक्त । वस्तुतस्तु ज्ञारीरत्वं चेष्टावत्त्वमखण्डोपाधिर्जातिर्वेति न कोऽपि बाधावकाज्ञः । चेष्टा तु हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थी
क्रिया । सा च भक्तं प्रति भगवच्छरीरे प्रसिद्धैव श्रुतिस्मृतिपुराणेष्वित्यास्तां
विस्तरः ॥ २२ ॥

नन्वाप्तकामस्य भगवतः प्रयोजनाभावे कथं शरीरपरिग्रहादिस्तत्राहमुख्यं हि तस्य कारुण्यम् ।। २३ ।।

मुख्यं कारणिनत्यर्थः । यद्वा, हि यस्मात्तस्य मुख्यं निरुपाधि कारूण्यं ततो जन्मादीत्यर्थः । यस्य धनादिकमुद्दिश्य परदुःखनिवृत्तीच्छा तस्य तु नैव कारूण्यम् । यस्य तु पुण्यादिकमुद्दिश्य तस्य गौणम् । यस्य न किमप्युद्दिश्य किन्तु स्वभावादेव तस्य मुख्यं निरुपाधिपरदुःखनिवृत्तीच्छारूपम् । तादृशे-च्छानियतो वृत्तिविशेषो वा । तादृशकरुणाजन्येच्छायां तु फलेच्छा न हेतुः ।

न मे पार्थास्ति कर्त्तव्यं त्रिषु लोकेषु किञ्चन । नानवाप्तमवाप्तव्यं वर्त्त एव च कर्मणि ।। यदि ह्यहं न वर्त्तेयं जातु कर्मण्यतिन्द्रतः । मम वर्त्मानुवर्त्तन्ते मनुष्याः पार्थं सर्वशः ॥ उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्यां कर्म चेदहम् । सङ्करस्य च कर्ता स्यामुपहन्यामिमाः प्रजाः ॥

इत्यादिप्रमाणानुरोधेनंव कार्यंकारणभावकल्पनाया उचितत्वादिति भावः। भगवान् वादरायणस्तु 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मित्यत्र लीलामेव जगज्जन्मादि-कारणमाह। तन्मतेऽपि आनन्दिविशेषाधीना किया लीलेति कस्याँञ्चिदानन्द-विशेषाधीनेच्छायां फलेच्छा न हेतुः ''क्रीडतो वालकस्येव चेष्टां तस्य निशाम्य'' इत्यादिवाक्यानुरोधात्। 'देवतिर्यङ्मनुष्यादिचेष्टावन्ति स्वलीलया'' इत्यत्र तुलीलया तद्धेतुना आनन्दिविशेषेणेत्यर्थं। न च क्रीडतोऽपि तस्य वैषम्यादिकं तत्तददृष्टापेक्षितत्वात्। ननु काष्टणिकस्य निषद्धकारियतृत्वमयुक्तमिति चेत्, न, पूर्वपूर्ववासनापेक्षितत्या तत्कारियतृत्वोपपत्तेः। परम्परयोद्धिषां सत्त्वात् काष्टण्यं भगवत इति भावः। एतेन —

यदा सर्वमिदं नासीत्ववावस्था तत्र गम्यताम् ।
प्रजापतेः वव वा स्थानं कि रूपं च प्रतीयताम् ॥
ज्ञाता च कस्तदा तस्य जनं यो बोधियष्यति ॥
उपलब्धेविना चैतत्कथमध्यवसायितम् ।
प्रवृत्तिः कथमाद्या च जगतः सम्प्रतीयते ॥
शरीरादेविना चास्य कथिमच्छापि सर्जने ।
शरीराद्यय तस्य स्यात्तस्योत्पत्तिनं तत्कृता ॥
तद्वदन्यप्रसङ्गोऽपि नित्यं यदि तदिष्यते ।
पृथिव्यादावनुत्पन्ने किमयं तु पुनर्भवेत् ॥
प्राणिनां प्रायदुःसा च सिमृक्षाऽस्य न युज्यते ।
साधनं चास्य धर्मादि तदा किञ्चन्न विद्यते ॥

न च निःसाधनः कत्तां क्वचित्स्रजति किञ्चन। नाधारेण विना सृष्टिङ्णंनाभेरपोष्यते ।। प्राणिनां भक्षणाच्चापि लाला तस्य प्रवर्तते । अभावाच्चानुकम्प्यानां नानुकम्पास्य जायते ॥ सृजेच्च सुखमेवैकमनुकम्पाप्रयोजितः। अथाशुभाद्विना सृष्टिः स्थितिर्वा नोपजायते ।। आत्माधीनाभ्युपाये हि भवेत् किं नाम दुष्करम्। तथा चापेक्षमाणस्य स्वातन्त्र्यं प्रतिहन्यते ।। जगच्चामुजतस्तस्य कि नामेष्टं न सिद्धचति । प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते ॥ एवमेव प्रवृत्तिश्चे च्चैतन्येनास्य कि भवेत्। क्रीडार्थायां प्रवृत्तौ तु विहन्येत कृतार्थता ॥ बहुव्यापारतायां च क्लेशो बहुतरो भवेत्। संहारेच्छापि चैतस्य भवेदप्रत्यया पुनः ॥ ईश्वरेच्छा यदीष्येत सैव स्याल्लोककारणम्। ईश्वरेच्छावशत्वे हि निष्फला कर्मकल्पना ।। इति ।

मीमांसावार्तिककृदुक्तं निरस्तम् । प्रयोजनमनुद्दिश्यैव बुद्धिमतामिष लीलादौ प्रवृत्तिदर्शनात् । तदुक्तं वेदान्तसिद्धान्ते—

> लीलाः श्वासं वृथा चेष्टा अनुद्दिश्य फलं यतः । अनुन्मत्तैविरच्यन्ते तस्मात्तृप्तस्तथा मृजेदिति ॥ २३ ॥

ननु नराणां च नराधिप इत्यादिना विभूतीनामिष भगवदूपत्वकथना-द्वाजादिभक्तेरिष मुक्तिः स्यात्तत्राह —

#### प्राणित्वान्न विभूतिषु ।। २४॥

राजादिविभूतिषु भक्तिनं मुक्तिफला कुतः अज्ञानाधारतोपहितप्राणि-त्वाद् जीवत्वादिति यावत् । "नराणां च नराधिप" इत्यादिकं तु नेश्वरकोटि- स्थत्वाभिप्रायेण किन्तु भगवदनुगृहीततदभिमानत्वाभिप्रायेण तस्मात् तद्भक्तिनं मुक्तिफलेति भावः ॥ २४ ॥

हेत्वन्तरमप्याह -

#### द्युतराजसेवयोः प्रतिषेधाच्च ॥ २४ ।

धर्मशास्त्रैर्द्ध्तराजसेवयोः प्रतिषेधः स्मयंते परमेश्वरत्वे राज्ञस्तन्न स्यात् । द्यूतरागनिषेधोऽत्र दृष्टान्तार्थमुक्तः । तद्भागस्य भक्तिःवप्रसक्तेरेवा-विभवात् ॥ २५ ॥

अवतारेष्वतिप्रसङ्गमाशङ्कय समाधत्ते —

#### वासुदेवेऽपीति चेन्नाकारमात्रत्वात् । २६ ॥

वासुदेवेऽपि प्राणित्वमस्त्येव मनुष्यत्वेनोपलभ्यमानत्वादिति चेत्, न, कुतः?आकारमात्रत्वात्।आकारेत्यत्रार्शाद्यच्।मात्रपदेनान्यथासिद्धजविलिङ्ग-व्यवच्छेदः। तथा च मनुष्याकारवत्त्वेऽपि जीवत्वं नास्त्येव तदाकारवत्त्वमात्रस्य जीवत्वलिङ्गत्वेऽनुकूलतर्काभावात्। अत एव "आन्तरस्तद्धमोपदेशात्" इत्य-धिकरणे आदित्यमण्डलान्तर्वोत्नो नारायणस्य प्रथमश्रुतादपि लिङ्गादिवव-धिताच्चरमश्रुतमपि प्रयोजनवत् लिङ्गवलीयस्तात्पर्याधीनत्वात् प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयो कात्त्यत्वे प्रयोजनवत् लिङ्गवलीयस्तात्पर्याधीनत्वात् प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयो कित्ताच्चरमश्रुतमपि प्रयोजनवत् लिङ्गवलीयस्तात्पर्याधीनत्वात् प्रामाण्यस्येति न्यायेन प्रयो कित्तार्वे प्रयोजनवत् विषयेऽपवाध्य कर्माभावेऽपि 'य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः" इति रूपवत्त्वं ब्रह्मपरत्या नीतम्, अन्यथा सिद्धात् जीवलिङ्गादनन्यथासिद्धस्येश्वरलिङ्गस्य बलवत्त्वात्। तस्मादन्यथासिद्धादपि लिङ्गाज्जीवत्ववर्णनमज्ञानम्लभेव केषाञ्चिदिति मन्तव्यम्। तदुक्तम्—

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाश्रितम् ॥ इति ॥ २६ ॥ हेत्वन्तरमप्याह—

प्रत्यभिज्ञानाच्य ।। २७ ।।

यदोवैंशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते । यत्रावतीणै विष्ण्वास्यं परं ब्रह्म नराकृति ।। यः स देवो मया दृष्टः पुरा पद्मायतेक्षणः। स एव पुरुषच्याघ्र सम्बध्नीते जनादंनः।। तपसा योऽयदृश्यो हि भगवान् लोकपूजितः। तं दृष्टवन्तस्ते साक्षात् श्रीवत्साङ्कविभूषणम्।।

इति पुराणे श्रुतौ च "गोपवेशो मे पुरुषः पुरस्तादाविर्वंर्भूव तमेकं गोविन्दं सञ्चिदानन्दविग्रहं पञ्चपदं वृन्दावनसुरभूरुहतलासीनं सततम् —

> वने वृन्दावने क्रीडन् गोपगोपीजनैः सह । गोपरूपो हरिः साक्षान्मायादिग्रहधारकः ।। अर्धमात्रात्मकः कृष्णो यस्मिन्विश्वं प्रतिष्ठितम् । ब्रह्मण्यो देवकीपुत्रो ब्रह्मण्यो मधुसूदनः ।।

सर्वभूतस्थमेकं नारायणं कारणरूपमकारणं परं ब्रह्मस्वरूपमिति भक्तिसन्निहितस्य भगवतो वेदान्तावगतपरब्रह्माभेदावगमात् । तस्मात्कृष्णः परमेश्वर इति सिद्धम् । ननु यद्ये वं तिह तस्य सङ्कल्पमात्रेण सकलसुखदस्य स्वतन्त्रस्य जीवलिङ्गै रज्ञत्वादिधर्मैः किमिति व्यवहरणिमिति चेत्।प्रभोर्दुर्बोध-वामस्वभावत्वादित्यवेहि । तदुक्तं श्रुतौ—

"दुर्बोधं कुरुतं तस्य मायया मोहितं जग"दिति । एतेन तावन्मात्रेण जीवोत्पादनं केषाञ्चिनन्तरकार्यवेत्यास्तां विस्तरः ॥२७॥

ननु कथं तिह "वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मीति" जीवेषु वृष्णिषु तत्कथनं तत्राह—

### वृष्णिषु श्रेष्ठचेन तत् ॥२८॥

ब्रह्मनिष्ठेषु गुरुषु गुरुकल्पेषु च भक्तिरिप मुक्तिफलेत्याह— एवं प्रसिद्धेषु च ।।२९।

प्रादुर्भाविष्विप सेत्यत सेत्यनुवर्तते। अत एव —

यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ ।

तस्यैते कथिता ह्यार्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ।।

इति श्रुति,

महासेवां द्वारमार्हुावमुक्ते स्तमोद्वारं योषितां सङ्गिसङ्गम् । महान्तस्ते समचित्ताः प्रशान्ता विमन्यवः सुहृदः साधवो ये ।।

इत्यादिस्मृतिश्च वस्तुतोःवतारत्वेन सर्वसम्मतेषु रामनृसिंहादिषु परब्रह्मत्वं "रामः शस्त्रभृतामहम्" इत्यादिना विभूतिषु कथनस्य चान्यार्थत्वमितदेशेन निर्दिशित । एवमिति । एवम् अनेन प्रकारेण प्रत्यभिज्ञादिबलत एवं सिद्धेषु च अवतारत्वेन निश्चितेष्विप रामादिष्वाकारमात्रत्वं विभूतिषु कथनं चोक्तार्थं मन्तव्यमिति शेषः ।

चिन्मयेऽस्मिन्महाविष्णौ जाते दाशरथौ हरौ । रघोः कुलेऽखिलं राति राजते यो महोस्थितः ॥

इत्याद्युपक्रम्य--

ततः सिहासनस्थः सन् द्विभुजो रघुनन्दनः । धनुर्घरः प्रसन्नात्मा सर्वाभरणभूषितः ।।

इत्यादिना मध्ये तस्य ध्येयाकारं मानुषरूपमुक्त्वा-

एवम्भूतं जगदाधारभूतं रामं वन्दे सिच्चिदानन्दरूपम् । गदावरं शङ्काब्जधरं भवारि स यो घ्यायेन्मोक्षमाप्नोति सर्वः ॥

''अर्धमात्रात्मको रामो ब्रह्मानन्दैकविग्रह'' इत्यादिनान्ते तस्य "नृसिंह बासीत्परेश्वरो जगद्धितं चारुतद्रूपिन''त्यादि नृसिंहस्य— चिन्मयस्याद्वितोयस्य निष्कलस्याशरीरिणः । उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पना ।।

इत्यादिना सर्वेषामवतारिनारायणरूपत्वपरब्रह्मत्वयोः प्रत्यभिज्ञानात्। एवम्—

> यदा तमस्तन्न दिवा न रात्रिर्न सन्न वासत् शिव एव केवलः । तदक्षरं तत्सिवतुर्वरेण्यं प्रज्ञा च तस्मात्प्रमृता पुराणी ॥ स कारणं करणाधियो न चास्य किन्तजनिता न चाधिपः।

इत्यादिश्रुत्युक्तस्य हररुद्रेशानमहादेवादिपदबोध्यस्य शिवस्य पाराश-रोपपुराणादी—

> तस्य साधारणी मूर्तिः साम्बा चन्द्रार्घशेखरा । तामेव सततं विष्णुब्रह्माद्याश्च सुरेश्वराः ॥ ध्यायन्ति बन्धनाशाय जगतां हितकाम्यया ॥

इत्यादिना प्रत्यभिज्ञानात्परब्रह्मतैव । तथा भारतीश्रीभवानीप्रभृतीनामिष वक्ष्यमाणप्रमाणत ईश्वरावतारत्वप्रत्यभिज्ञानात्। अतस्तद्भक्तिरिप मुक्तिफलेति भावः। अत्र श्रीकृष्णे भगवति साक्षात्पूर्वपक्षमवतार्यं ब्रह्मत्वसमर्थनमन्येषां स्वतिदेशेन तत्समर्थनम्बतारान्तरतो लीलाविशेषादितः कृष्णस्याधिक्यमभि-प्रत्य । गोपालतापिन्याम्—

' एको हि वै पूर्वं नारायणो देवो यस्मिन्लोका ओताश्च प्रोताश्च" इत्युपक्रम्यावताराणां मध्येश्रेष्ठोऽवतारः को भवतियेन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवन्ति यं स्मृत्वा मुक्ता अस्मात्संसाराद् भवन्ति । कथं वास्यावतारस्य ब्रह्मता भवतीति नारायणं प्रति ब्रह्मणः प्रश्नेन तथा ज्ञापनात् । नन्वेतदेव कथं सर्वेषां जुल्यगुणवत्त्वात्, तदुक्तम्—

सत्यं ज्ञानमनन्तमध्यसुखदं शान्तं परं निर्मलं ब्रह्मे त्यादिमुखाः स्वरूपसिचवाः स्रष्ट्त्वसंहर्तृ ते । सर्वेशित्वनियन्तृते च वशिता सङ्कल्पसत्यात्मते कारुण्यं च शरण्यता विवशता भक्तेषु तेजोबलम् ॥ आत्मारामजनानुकृष्टिनिहतोद्धारौ महोदारता शौर्यसमृद्धता परसुहत्त्वाद्याश्च ताटस्थ्यतः । तेऽमी सन्ति सहस्रशो भगवति श्रीतत्त्वमूतौ हरौ शम्भौ चैव महेश्वरे परतरे कृष्णादिके नित्यशः ॥ इत्थं श्रीमति चिन्तिते भगवति श्रान्त्यादयो दूरगा । दोषाः स्युर्यदि तत्र दोषधिषणां कुर्यात्कथं मानवः ॥

#### इति चेत्, सत्यम्, तथापि-

सर्वाद्भृतचमत्कारी लीलाकल्लोलवारिधः।
अनुल्यमधुरप्रेममण्डितप्रियमण्डलः।।
त्रिजगन्मानसाकर्षी मुरलोकलक्जितः।
असमानोऽर्द्धरूपश्रीविस्मापितचराचरः।।
इत्यद्भृताः सदा कृष्णे किल सन्ति महात्मिन।
लीलाप्रेम्णा प्रियाधिक्यं माधुयँ वेणुरूपयोः।।
इत्यसाधारणं प्रोक्तं गोविन्दस्य चतुष्ट्यम्।।

इति विशेषाभिप्रायादिति मन्तव्यम् । स्वकृतमर्यादाया एव तत्र बीजत्वात् । तदुक्तम् "स्वकृतविचित्रयोनिषु विशन्तिव हेतुतया तरतमश्चकास्त्यनलवत्स्व-कृतानुकृतिरि"ति । अतो न वस्तुनस्तारतम्यम् उक्तश्रुतिस्मृतिविरोधा-दित्यास्तां विस्तरः । एतेन नैते परमेश्वरस्य लीलावताराः । अथाशरीरस्य बह्मण "एतास्तनवोऽनिवायुरादित्यः कालोऽयं प्राणोऽन्नं ब्रह्मादिविष्णुखद्र इत्येके अन्यमभिष्ठयायन्त्येकेऽन्य"मित्यादिमैत्रायणीयश्रुतावत्र च श्रुतौ बह्मणो मायिकोऽपि देहो नास्ति । अग्न्यादिदेहा एव देहा इति निर्देशेन ब्रह्मणो मायिकलीलाविग्रहस्याप्याविभावज्ञापनेन लीलावताराभावज्ञापनात् । अत एव कालीपुराणादौ नृसिहवराहशरभाणां परस्परोपमद्यंत्वम् ।

अन्यत्र च ब्रह्मविष्णुरुद्राणां मोहपारवश्यादिकं श्रूयते । तस्माज्जीव-विशेषा एव ते उपासनार्थं परमेश्वरा उच्यन्ते । परमात्मन्येवाहंभावाच्य "अहं सर्वस्य प्रभव" इत्यादि स्वात्मोपदेशोऽपि तेषामिति केषाञ्चित्प्रलापो निरस्त । उदाहृतश्रुतिस्मृतिविरोधान्मैत्रायणीयश्रुतौ स्वादृष्टारब्धभोगाई-श्रारीराभावस्यैव विवक्षगात् । विचित्रानेकशक्तिमत्त्वरूपेश्वरादेव 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति न्यायेन जीववद्वचहुर्नु त्वस्य वक्तुं शक्यत्वाच्च । अत एव तेषां श्रौतपौराणभेदेन द्वैविध्यकल्पनमि केषां व्चिद्ववृथैवेति मन्तव्यस्, द्वैविध्ये मानाभावात् ''वने वृन्दावने क्रीडिन्नि''त्यादिश्रुतिमूलकत्वात्पुराणानां श्रुतिपुराणप्रतिपाद्ययोरेकत्वलाभाच्च । तस्मात्साक्षात्परमेश्वरस्यैव लीलाव-तारा इति मन्तव्यम् ।

अत्रेयं व्यवस्था — सच्चिदानन्दघनोऽद्वितीयो निर्विशेषसर्वकारणत्वा-द्युपलक्षितः परमात्मा परब्रह्मादिपदाभिधेयो भगवान् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तम्' (तै॰ उ॰ २।१) इत्यादिश्रुतेः ।

> युद्धे महाविभूत्याख्ये परब्रह्मणि शक्यते । मैत्रेय ! भगवच्छब्दः सर्वकारणकारणे ।। इति स्मृतेश्च ।

स एव त्रिगुणमायाविशिष्ट ईश्वरः प्रोच्यते । 'मायिनं तु महेश्वरम्' (श्वे॰ उ॰ ४।१०) इति श्रुतेः । एतस्यैवावतारा ब्रह्मविष्णुरुद्धाः । 'अथ यो ह खलु वा वाऽस्य तामसोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं रुद्धोऽथ यो ह खलु वा वाऽस्य राजसोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं ब्रह्माऽथ यो ह खलु वा वाऽस्य सात्त्विकोंऽशोऽसौ ब्रह्मचारिणो योऽयं विष्णुः स वा एष एकस्त्रिधाभूतः' इति मैत्रायणीयश्रुतेः (प्र॰ ४।५)। एते च गुणमात्रोपाधिकत्वाद् गुणावतारा अप्याविभू तानेकशक्तिमत्त्वात्पूर्णा एवेत्युच्यन्ते । ननु स्वेच्छापरिगृहीतलीला-विग्रहोपाधिका अपि ते न गुणमात्रोपाधिका अतो न कथं लीलाऽवतारा एवेति चेत्,न, तथा सित प्रतिकल्पं लीलाविग्रहाणामानन्त्येन ब्रह्मादीनामप्यानत्त्यापत्तेः । न चेष्टापत्तिः । 'एको विष्णुरेको रुद्धः' इत्यादिश्रुतिविरोध-प्रसङ्गात् । तस्माद् गुणावतारा एवेति सिद्धम् ।

ये तु चतुर्भुजचतुर्मु खपञ्चमुखा नारायणविरिञ्चिमहेशाख्या मत्स्याद्यवताराश्च, ते तु सर्वे तस्यैव लीलाविग्रहोपहिता लीलावतारा एव। प्रतिकल्पं तेषामानन्त्यश्रवणात्। ननु कथमेते परमेश्वरस्यैवावताराः?

पुराणेषु चतुर्भुजाकारो विष्णोरवतारः, चतुर्भुखाकारो ब्रह्मणः, पञ्चमुखा-कारो रुद्रस्येति श्रवणादिति चेत्सत्यम् । यद्यप्येवं श्रयते तथापि चतुर्भुज-शरीरिणः पालनकर्नृ ताप्रयोजकं विष्णुत्वमेवेति वक्तुमशक्यम्, दैत्यसंहारादि-रूपरुद्रकार्यंदर्शनात् । तस्य देवरक्षणफलकत्वेऽपि तमःकार्यत्वेन रुद्रकार्यत्वात्। एवं पञ्चमुखशरीराविच्छन्नस्य त्रिपुरादिसंहर्तृ त्वेऽपि न रुद्ररूपत्वनिर्णयः। संहारस्य जगत्पालनफलकत्वेन विष्णुकार्यत्वात्। 'शिव एको ध्येयः शिवङ्करः प्रज्ञा च तस्मात्प्रमृता पुराणो' इत्यादिश्रुत्या मुक्तिज्ञानादिरूपविष्णुकार्यप्रती-तेश्च । एवं भवान्यादेर्देत्यादिसंहर्नु त्वेऽपि पालनरूपविष्णुकार्यदर्शनात्,

सैषा प्रसन्ना वरदा नृणां भवति मुक्तये। (सप्तशः १,५७)

इत्यादिना मुक्तिरूपविष्णुकार्यप्रतीतेश्च न रुद्ररूपत्वनिर्णयः। एवं पुराण-तन्त्रादौ बहुशः सरस्वत्यादेरपि ज्ञानपालनादिरूपविष्णुकार्यप्रतीतेर्नं ब्रह्म-रूपत्वनिर्णयसम्भवः । तस्मात्सर्वाणि शरीराणि सर्वेषामपि । चतुर्भुजादिशरी-रावच्छिन्ने क्लुप्तकार्यस्य रुद्रादावि प्रतीतेः । एतदभिप्रायेणैव-

> हरिरूपी महादेवो लिङ्गरूपी जनार्दनः। ईषदप्यन्तरं नास्ति भेदकुन्नरकं व्रजेत् ॥

इत्यादि बृहन्नारदीयानि,

विष्णोरन्यं तु पश्यन्ति ये मां ब्रह्माणमेव च। कृतर्कमतयो मुढाः पच्यन्ते नरकेष्वधः ॥ ये च मुढा दुरात्मानी भिन्नं पश्यन्ति मां हरेः। ब्रह्माणं च तथा तेषां भ्रूणहत्यासमं त्वधम् ॥

इति भविष्यत्पुराणस्थानि,

तपसा तोषयित्वा तु पितरं परमेश्वरम्। ब्रह्मनारायणौ पूर्वं रुद्रः कल्पान्तरेऽसृजत् ।। कल्पान्तरेषु बह्या वे विष्णुरुद्रौ जजान ह। विष्णुश्च भगवाँस्तद्वद्बह्याणममुजत्पुनः ॥

नारायणं पुनर्बह्माणश्च देवः पुनर्भवः ।

एवज्कल्पेषु कल्पेषु ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः ॥

परस्परस्माञ्जायन्ते परस्परजयैषिणः ।

तत्र कल्पान्तवृत्तान्तमधिकृत्य महर्षिभिः ॥

प्रभावः कथ्यते तेषां परस्परसमुद्भवात् ।

अयं परस्त्वयं नेति संरम्भाभिनिवेशिनः ॥

यातुषाना भविष्यन्ति पिशाचाश्च न संशयः ।

इत्यादि वायुपुराणस्थानि च वचांसि समञ्जसानि । अन्यथा गुणभेदेन भेद-सत्त्वाद्विष्णुशिवादिशब्दानां शिवविष्णुनामत्वाद्यसम्भवाच्चासङ्गतेरित्यास्तां विस्तरः ।

एवं रामकृष्णादयोऽपि न विष्णुचतुर्भुजादेरवताराः; किन्तु परमेश्वर-स्यैव । द्रोणपर्वणि -

> चतुर्मूर्तिरहं शश्वल्लोकत्राणार्थमुद्यतः । आत्मानं प्रविभज्येह लोकानां हितमादधे ॥ एका मूर्तिस्तपश्चर्यां कुरुते मे भृवि स्थिता । अपरा पश्यित जगत्कुर्वाणा साध्वसाधुनी ॥ अपरा कुरुते कर्म मानुषं लोकमाश्चिता । शेते चतुर्थी त्वपरा.....॥

इत्यादिना तथा ज्ञापनात् । तत्रावताराणां लक्षणं व्यवस्था वोक्ता निबन्धेषु । तथा ह्यवतारो नाम स्वसङ्कल्पपूर्वकपराधीनव्यक्तीकृतदेही भक्तवात्सल्याद्य-नेकगुणोल्बणः,

> माया ह्येषा मया सृष्टा यन्मां पश्यसि नारद । सर्वभूतगुणैर्युक्तं न तु मां द्रष्टुमहंसि ।। (म०भा० शां० ३३६।४५)

इत्यादिभगवदुक्तेः । स च विभवार्चाभेदेन द्विविधः । तत्र विभवावतारः— गमनागमनसंश्लेषविश्लेषयोग्यं यथा भवति तथा दिन्यं देहं प्रकटयन् स्थितः । सोऽपि स्वरूपावेशभेदेन द्विविधः । तत्र स्वरूपावतारः सर्वेश्वरः स्वीयाप्राकृत-रूपमितरसजातीयतया प्रकटयन् स्थितः । सोऽपि मनुजामनुजभेदेन द्विविधः । तत्र मनुजो रामकृष्णादिर्नराकृतिः । अमनुजस्तद्वचिति को देवतिर्यगादिः । यथोपेन्द्रमत्स्यादिः । यद्यत्येते पूर्णा एव,

> धम्मा + + तुं बध्नामि चलिते चलिते युगे ? तास्ता योनीः प्रविश्याऽहं प्रजानां हितकाग्यया । सर्वे सर्वगुणैः पूर्णाः सर्वदोषविवर्णिताः ॥

इत्यादिवाक्येभ्य उदाहृतश्रुतिभ्यश्च । तथापि तत्र कृष्णः पूर्णं, आविष्कृता-नेकशक्तिमत्त्वात् । अन्ये त्वंशकला आविष्कृताल्पशक्तिमत्वादित्यभिप्रेत्योक्तं श्रीभागवते—

अन्ये चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान्स्वयम् । (भाग० १।३।२८) इति विचारान्तरम् । आवेशावतारोऽपि स्वरूपशक्त्यावेशभेदेन द्विविद्यः । तत्र स्वरूपावेशावतारः—केषुचिच्चेतनेषु स्वेन सिन्धिभूय स्थितः । शक्त्यावेशावतारः – तथैव शक्त्या सिन्धिभूय स्थितः । तत्राद्यः—किपिलानन्तव्यासपरशुरामप्रभृतिः । द्वितीयः—पृथुधन्वन्तरिप्रभृतिः । 'स्वशक्तिलेशाऽऽदृतभूतसर्गः' इत्यादिस्मृतेः । एवम्—

यद्यद्विसूतिमत्सत्त्वं श्रीमदूर्जितमेव वा । (गी॰ १०।४१)

इत्यादिना भगवतोक्ता आधुनिका अपि। अर्चावतारस्तु मन्त्रादि-संस्कृता मूर्तिः शालग्रामादिश्च, तत्र भगवतो मन्त्रसङ्कल्पादिवशतः सन्नि-धानात्। अत एवेश्वरत्वेन पूजातस्तेभ्यः फलमपीत्यास्तां विस्तरः। ।। इति श्रीनारायणतीर्थंविरचितायां भक्तिचन्द्रिकायां

द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ॥२।१॥

# ।। अथ द्वितीयाध्याये द्वितोयाद्विकम् ।।

ननु भक्तिः फलमेव सर्वेषां ज्ञानान्तानामुपायानामित्युक्तम् । भक्ति-शब्दश्च पुराणेषु 'श्रवणं कीर्तनं विष्णोः' (भा॰ ७।५।२३) इत्यादि प्रकृत्य 'इति पुंसार्ऽपिता विष्णौ भक्तिश्चेन्नवलक्षणा' इत्यादिवाक्यैः श्रवणकीर्तनादौ प्रयुज्यते, तत्र च भक्तेर्योगः श्रूयते—

> सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढत्रताः । नमस्यन्तश्च मां भक्त्या.....।। (गी॰ ९।९४)

एवं 'ये भजन्ति तु मां भक्त्या' इति (गी० ९।२९) भक्तिभजनयो-भेंदोऽवगम्यते । अतः का सा भक्तिः, किं तद्भजनमिति जिज्ञासामपिननी-षुराह—

## भक्त्या भजनोपसंहाराद्गौण्या परायै तद्धेतुत्वात् ॥१॥

भक्त्येति । परायै परभक्त्यर्थं, गौण्या-वृत्त्या जीवनशब्देन लाङ्ग-लस्येव,भक्तिनाम्नाभजनानां कीर्तनादीनामुपसंहारात्—सङ्गृह्यान्ते कथनाद् भक्तिभजनश्रवणकीर्तनादीनामेकार्थंत्वम् । साधनता च प्रतिबन्धकदुरित-निवृत्तिद्वारा परभक्तिप्रतीतिभावः । कुतः ? तद्वे तुत्वात् ।

ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम् । (गी॰ ९।२९)

इत्यनेन सकलतद्भजनरूपसाधनस्य तदनुरिक्तद्वारा तदनुग्रहं प्रति हेतुत्वलाभा-दिति भावः । तथा च 'चित्रया यजेत' इतिवत्सामानाधिकरण्येन भक्ति-नामकभजनेनेष्टं भावयेदित्येवार्थः । न तु भक्त्या भजनम्, तेन कीर्तनादि, तेन च मिय स्थितिरित्यादिः, वाक्यभेदापत्तेरित्यास्तां विस्तरः ।

वस्तुतो गौण्या भक्त्या भजनोपसंहारादाराध्यत्वज्ञानरूपगौणभक्ति-मतां कीर्तनादिभजनानां कर्तव्यताकथनात् 'सोमेन यजेत' इत्यादौ सोमवता यागेनेष्टं भावयेदिति गुणविशिष्टविधानवदत्रापि तादृशभिक्तमद्भिः कीर्त-नादिभजनैः परभक्तिमुत्पादयेदिति तादृशभिक्तिविशिष्टविधानमेवेति भावः । केचित्तु—

#### ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम् । (गी॰ ९।२९)

इत्यत्र पदद्वयसार्थक्याय भक्त्वा-कीर्तनादिरूपगौणभक्त्या भजन्ति-अनुरञ्ज-यन्तीत्यर्थः। तथा —

## सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तरच दृढवताः । (गी॰ ९।१४)

जितेन्द्रियाः सततं कीर्तयन्तो नामग्रहणं कुर्वन्तः, तथा यतन्तो यतमाना अर्चनादिकं कुर्वन्तः, नमस्यन्तः कायवाङ्मनोभिर्नमस्कुर्वन्तः, मां भगवन्त-मुपासते-चिन्तयन्ति, ते भक्त्या-प्रेम्णा नित्ययुक्ताः सदा संयुक्ता भवन्तीति शेषेणार्थः। दृढव्रताः—एवं तादृशकीर्तनादिपरा नित्यप्रेमयुक्ता भवन्तीति यावत्। 'माम्' इति द्वयं कीर्तननमस्कारयोः पृथक्प्राधान्यज्ञापनाय। इत्थं च-

#### भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा मूतादिमन्ययम् । (गी० ९।१३)

इत्यनेन परभक्तिमन् ध 'सततं कीर्ययन्तो माम्' इत्यनेन कीर्तनादीनां तत्र सिवनयत्वमुक्त्वा 'ये भजन्ति तु मां भक्त्या' इत्युपसंहृतं भगवतेत्यभिप्रेत्याह्—भक्त्या भजनेनेति । गौण्याः परायै इति पाठः । तथा चायमर्थः — भक्त्या भजन्तीति साधनभक्त्या फलभक्तेः कथनाद् गौण्याः कीर्तनादिष्ट्पायाः पराये परभक्त्यर्थमेव, कुतो गौणत्वमासान्तत्राह—तद्धेतुत्वात् परभक्तिसाधनत्वात् । तथा च कीर्तनादिषु परभक्तिसाधनत्वेन 'आयुर्धृतम्' इतिवद्भक्तिशब्दो गौण एव । एतेन 'भज सेवायाम्' इति स्मरणकीर्तनादाविप मुख्य एव भक्ति-शब्दोऽस्त्वित निरस्तम् । लाघवादनुराग एव धातोः शक्तेः । अत एव भक्त्या स्मरित कीर्तयित नमस्यतीत्यादिष्रयोगाः । एतेन कीर्तनत्वादेरिप जाति-विशेषत्या तद्द्रपेण शक्तिरस्त्वत्यिप परास्तिमत्याहुः ॥१॥

अनुरागार्थमेव कीर्तनादिभक्तिरिति कुतो निर्णीतं तत्राह— रागाऽर्थप्रकोर्तिसाहचर्याच्चेतरेषाम् ॥२॥

रागार्थेति ।

स्थाने हृषीकेश तब प्रकीत्यां जगत्प्रहृष्यत्यनुरज्यते च । रक्षांसि भीतानि दिशो द्रवन्ति सर्वे नमस्यन्ति च सिद्धसङ्घाः ।।

(गीता-- ११।३६)

इत्यत्र तव प्रकृष्टयोपचितया कीत्या-कीर्तनेन कृतेन वा यशसा वा तेन जगत्-जनः प्रहृष्यित-प्रकर्षेण सुखी भवति, अनुरज्यते च त्वय्यनुरागं प्राप्नोति । तत्र हर्षो द्वारम् । त्वय्यनुरागश्च फलभक्तः फलम् । तथैवान्वय-व्यतिरेकादित्यर्थेन स्पष्टमेव । कीर्तनस्यानुरागार्थत्वलाभः, तत्साहचर्यात् । 'सततं कीर्तयन्तो माम्' इत्याद्युक्तानामपि तदेव फलम्,

मिन्वता मद्गतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् ।
कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ।।
तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रोतिपूर्वकम् ।
ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते ।।
तेषामेवानुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः ।
नाशयाम्यात्मभावस्थो ज्ञानदीयेन भास्वता ।।

(भ० गी० १०१९-११)

इत्यादिवानगैरिप तथावगमादिति भावः। अत्र भजतामिति सामान्यत उत्तस्य विशेषोक्तिर्मच्चित्ता इति । स्मरणस्य मद्गतप्राणा इति मदर्थंजीवना इत्यर्थः। अथवा चित्तोपादानाद् मद्गतबहिरिन्द्रिया इत्यर्थः। ततश्च श्रवणा-चंनादिपरिग्रहः। बोधयन्तः स्मारयन्तः, कथयन्तः-सङ्कीर्तयन्तः, तुष्यन्तीति भावभक्तिनिर्देशः। रमन्तीति प्रेमभक्तिनिर्देशः। तत्र भावः प्रथमावस्था प्रेमोत्तरावस्था इति तयोर्भेदेन निर्देशो बोध्यः। बुद्धियोगं स्वरूपाऽव बोधं भगवन्मूर्तिस्फूर्तिञ्च। येन बोधेन कथितेन द्विविधेन मां-निर्गुणं सगुणञ्चो-

पयान्ति प्रपद्यन्ते । प्रपत्तिश्चरमप्रेमरूपा प्रागेवोक्ता । तत्र स्वरूपावबोधतो निर्गुणे, मूर्तिस्फूर्तितः सगुण इति विवेकः । तेषां सगुणिनर्गुणिनिष्ठानामनु-कम्पार्थ-स्वरूपप्राप्तये, अहं ज्ञानदीपेन-स्वसङ्कल्पेन, अज्ञानं प्रत्यगंशाभेदा-वरकन्नाशयामीत्यर्थः । तथा च सिद्धं ज्ञानान्तानां सर्वेषामुपायानां प्रेम-भक्तिरेव फलम् । ततो भगवदनुग्रहतश्च कृतार्थतेति संक्षेपः ॥२॥ ननु कीर्तनादेः कः काल इत्यपेक्षायामाह —

#### अन्तराले तु शेषाः स्युरुपास्त्यादौ च काण्डत्वात् ॥३॥

अन्तराल इति । तुरवधारणे भिन्नक्रमः । अन्तराले ज्ञानसाधनश्रवणमननाद्यन्तराल उपास्त्यादौ च क्रममुक्तिफलकोपासनिष्कामयज्ञादिकर्माचरणादाविप, शेषा एव-गौण्यो भक्तय एव कार्या इति शेषः । कुतः ?
काण्डत्वात्-यथासम्भवमेकफलसाधनसमूहरूपत्वात् । कीर्तनादीनां वक्ष्यमाणप्रमाणतः क्वचिदङ्गाङ्गिभावतः, क्वचिद्विकल्पतः, क्वचित्समुच्चयतस्तत्वज्ञानपरभक्तिमुक्ति प्राधनत्वस्य वक्तव्यत्वात् ॥३॥

किन्द्वारा साधनत्वन्तत्राह--

#### ताभ्य पाविज्यमुपऋमात् ॥४।

ताभ्य इति । ताभ्यो गौणभक्तिभ्यः, उपक्रमाद् आरम्भसमयमारभ्यैव, पावित्र्यं पापक्षयः । अभ्यस्तानामेव पापक्षयहेतुत्विमिति न नियमः, सकृदु-च्चारणमात्रेणाऽजामिलादेः समस्तपापक्षयस्य पुराणेषु—

> अयन्तु कृतिनवेंशो जन्मकोटघं हसामि । यद्वचालहार विवशो नाम स्वस्त्ययनं हरेः ।। (भाग ६।२।७) यद्द्वचक्षरन्नाम गिरेरितन्नूणां सकृत्प्रसङ्गादघमाशु हन्ति । पवित्रकीति तमलङ्कचशासनं भवानहो द्वेष्टि शिवं शिवेतरः ।। (भाग० ४।४।१४)

इत्यादिना कथनात्। तथा च समस्तदुरितक्षय एव द्वारमिति भावः॥४॥

सर्वत्र भक्त्येति कथनस्याभित्रायान्तर वर्णयतां मतमाह--

#### तासु प्रधानयोगात्फलाधिक्यमेके ॥५॥

तास्वित । 'यो मे भक्त्या प्रयच्छति' (गी० ९।२६) नमस्यन्तश्च मां भक्त्या' (भ० गी० ९।९४) इत्यादिवाक्यबलात्, तासु-गौणीषु, प्रधानस्य-अनुरागस्य योगात्फलाधिक्यमेके-आचार्या मन्यन्ते । अनुरागाङ्गतया कृत-कीर्तनादिभिः कैवल्यमपि भवति । अन्यथा तु पापनिवृत्तिमात्रिमिति भावः ॥५॥

मतान्तरमाह—

#### नाम्नेति जैमिनि: सम्भवात् ॥६॥

नाम्नेति । नाम्ना-तत्कीर्तनेन फलाधिवयं जैमिनिराचार्यो मन्यते । नाम्नेत्युपलक्षणम् । एकविधगौणभक्तावन्यविधायास्तस्या अङ्गत्वसम्भवात् । स्मर्यते हि पूजायां स्तुत्यादेरङ्गत्वम् । तथा च 'भक्त्या प्रयच्छति' (गी० ९।२६ ) इत्यादौ गौणभक्तिरेवार्थः ।

परे तु भक्तिनाम्ना-नमस्कारेण परभक्ति भावयेदित्यादिरूपेणान्वयं जैमिनिर्मन्यते 'श्येनेनाभिचरन् यजेत' इत्यादाविव सम्भवादित्यभिप्रायं वर्ण-यन्ति ; तेषामयमभिप्रायः—कर्मभ्य उत्कर्षलाभाय नामकरणमावश्यकमिति । एतेन श्रवणकीर्तनादिकमुद्दिश्य भक्त्येत्याराध्यत्वज्ञानानुरागादिरूप-साधनभक्तिविधीयते श्रवणकीर्तनादिकं यत्तत्र-नाराध्यबुद्धचाऽनुरागेण वेति । अतोऽयं 'दध्ना जुहोति' इत्यादिवद्गुणविधिरेवेति निरस्तम् । वाजपेय इव विश्वदित्रकद्वयापत्तिभिया तदभावात् । तथा हि 'वाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेत' इत्यत्र गुणविधिः कर्मनामधेयं वेति सन्देहे समाहितम्, यद्ययं गुण-विधिः स्यात्तिह् वाजशब्दस्यान्नवाचित्वेन स एव गुणो वाच्यः । तथा सित तस्य तृतीयया यजत्यर्थं प्रति गुणत्वम् । यागस्य च द्रव्यं प्रति प्रधानता, तस्यैव यागस्य फलं प्रति करणत्वेन गुणता । किमुद्दिश्य कि विधीयत इति

विचारे यागमुद्दिश्य वाजपेयो विधीयत इति यागस्योद्देश्यत्वम्, द्रव्यं प्रति यागस्योद्देश्यत्वाज्ज्ञातत्वमज्ञातत्वन्त्व विधेयत्वात्फलं प्रति, तथा च विरुद्ध- विकद्धयमापद्येत, न चैतदेकस्यां प्रतीतावेकस्य युक्तम्, अतो वाजपेयशब्दः कर्मनामधेयमिति यथा, तथा प्रकृतेऽप्यनुरागादिलक्षणभक्तिरूपगुणयुक्तायाः श्रवणादिभक्तेः फलसाधनत्वे विवक्षिते तस्यानुरागादिकं प्रति प्राधान्या-त्फलं प्रति च गुणभावाद्विरुद्धित्रकद्वयाऽऽपित्तरिनवार्येव स्यात् । तस्माद्भक्ति-शब्दोऽत्र कीर्तनादिभक्तिनामधेयमेव। 'दध्ना जुहोति' इत्यादौ तुहोमप्रापक-वाक्यान्तरस्यापि 'होत्रं जुहोति' इत्यस्य स्फुटत्वाद् गुणविधित्वमेव। नात्र तथेति संक्षेपः॥६॥

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मिनवेदनम् ॥ इति पुंसार्रीपता विष्णोर्भक्तिश्चेन्नवलक्षणा । क्रियेत भगवत्यद्धा तन्मन्येऽधीतमुत्तमम् ॥ (भागः ७।५।२३-२४)

इत्यत्र समुच्चयासमुच्चयसन्देहे नवलक्षणेति कथनात्समुच्चय एवेति प्राप्त आह—

## अप्रयोगानां यथाकालसम्भवो गृहादिवत् ॥७॥

अप्रयोगानामिति । एकत्र प्रयोगानापन्नानां-श्रवणकीर्तनादीनां
यथाकालं सम्भव-उदयः, गृहादिवत् । यथा गृहसाधनतृणाद्याहरणं कदाचित्समुच्चितं कदाचिन्न, तथा श्रवणकीर्तनादिकं कदाचित्समुच्चितम् ।
यथाऽम्बरीषस्य—

स ने मनः कृष्णपदारिवन्दयो-र्वचांसि वैकुण्ठगुणाऽनुवर्णने । करौ हरेमंन्दिरमार्जनादिषु श्रृति चकाराच्युतसत्कथोदये ॥(भाग॰ ९।४।१८)

इत्यादि । कदाचिन्न समुच्चितम् । एकेनैव साध्याऽव्यभिचारश्रवणात् ।

यथा---

श्रीविष्णोः श्रवणे परीक्षिदभवद्वैयासिकः कीर्तने
प्रह्लादः स्मरणे तदङ्घ्रिभजने लक्ष्मीः पृथुः पूजने ।
अक्रूरस्त्वभिवन्दने च हनुमान्दास्ये च सख्येऽर्जुनः
सर्वस्वाऽऽत्मिनवेदने बलिरभूतकैवल्यमेषां समम् ।। इति ।

तस्मात्समुच्चयो नावश्यकः। एकप्रयोगापन्नानामेव समुच्चयेनानुष्ठानादिति भावः। श्रद्धा साक्षाद्र्पा न तु कर्माद्यपंणरूपा पारम्परिकी,
विष्णाविष्ता तद्यंमेवेदिमिति भाविता न तु धर्मादिष्विपता, एवंभूता
चेत्कियेत, तदाऽनेन यदधीतं तदुत्तमं मन्य इत्यर्थः। तत्र श्रवणन्नाम सगुणस्य
निर्गुणस्य वा शब्दकरणकशाब्दबोधस्तत्प्रतिपादकशब्दस्य श्रोत्रेण ग्रहणञ्च।
कीर्तनम्—सगुणस्य निर्गुणस्य च बोधकशब्दस्योच्चारणम्। स्मरणम्—स
एवंविधगुण इत्याद्याकारा स्मृतिः। पादसेवनम्—परिचर्या विष्णुप्रतिमापादसम्बन्धगृहलेपनादिष्ठपा गुरोरिप परमेश्वर्रूपत्वात्तस्य, भगवद्भक्तस्य
वा पादसंवाहनरूपा च। अर्चनम् श्रवणादिभिन्नो विष्णुप्रीतिहेतुवर्यापारः प्रतिमादौ गन्धपुष्पाद्यपंणरूपः। वन्दनम्—पूजाबहिर्भूतनमस्कारो
गुरुशालग्रामप्रतिमाभगवद्भक्तानाम्। दास्यम्—दासस्येव परमेश्वरप्रीतिफलकं सकलकर्मापंणम्।

यत्करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुव्य मदर्पणम् ।। (गीता० ९।२७)

इत्यादिना लौकिकवैदिकसकलकर्मार्पणस्य भगवति कर्तव्यत्वेनोक्तत्वात्। क्रियाया भगवत्त्रीतिमात्रफलकतापर्यंवसानमेव हि परमेश्वरे परमगुरौ समर्पणम्। सख्यम् —विश्वासो मित्रवृत्तिश्चिति द्विविधम्। तत्राऽऽद्यं यथा महाभारते -

प्रतिज्ञा तव गोविन्द न मे भक्तः प्रणश्यति । इति संस्मृत्य संस्मृत्य प्राणान्सन्धारयाम्यहम् ।। इति । द्वितीयं बन्धुभावेन हिताशंसनम् । यथा अगस्त्यसंहितायाम्— परिचर्यापराः केचित्प्रसादेषु च शेरते । मनुष्यमिव तं द्रष्टुं व्यवहर्तु च बन्धुवत् ।। इति ।

आत्मिनिवेदनम् — गवाश्वादिस्थानीयस्य स्वस्य देहादिसङ्घातस्य तदेकभजनाथं विक्रयस्थानीयं तस्मिन्नर्पणमः। यत्र तद्भरणपालनिचन्ताऽपि स्वयन्न क्रियते । एतदेवार्पणपूर्वकं करणम् । यथा कस्मैचिद् दुग्धे देथ गवां दानमिति । एवम् —

अहमेव परो विष्णुर्मिय सर्वमिदञ्जगत्। इति यः सततं पश्येतं विद्यादुत्तमोत्तमम्।। एकः समस्तं यदिहास्ति किञ्चित् तदच्युतो नास्ति परन्ततोऽन्यत्। सोऽहं स च त्वं स च सर्वमेत-दात्मस्वरूपं त्यज भेदमोहम्।।

इत्यादि बोध्यम् । सर्वस्य पृथवसत्त्वनिरासादाःमनि विष्णौ समर्पणात् । अस्मिन्पक्षे स्त्री-पुत्रादिरूपे विष्णाविषता कृतैव भक्तिरधीयते न शास्त्रेण । यद्वा साक्षाद्विष्णुत्वेन क्रियते । तदोत्तममधीतं मन्य इति श्लोकार्थः । अतः एव—

सर्वेषामेव भक्तानामिष्टः प्रियतमो मम । यो हि ज्ञानेन मां नित्यमाराध्यति नान्यथा ॥

इत्यादिवचनबलतः कर्ममिश्रादिभेदेन भक्तिविभागेषु ज्ञानिमश्रामेवोत्तमा-माहुर्भागवताः । द्वैतश्रमितरस्कारतो मुक्तिपर्यवसायित्वात् । तथा हि भक्तिर्द्धेघा—विहिताऽविहिता च । तत्राऽविहिता रागानुगा । रागात्मिका कामाऽनुसृता या परमेश्वरेष्वारिसकी परमाविष्टता रागस्तन्मयी रागा-त्मिका व्रजवासिजनेष्वभिष्यक्ता । सेयं द्विविधा—कामरूपा सम्बन्धरूपा चेति । कामरूपा गोपीषु । सम्बन्धरूपा नन्दादिषु पितृत्वाद्यभिमानमूला । अस्यां न शास्त्रविस्तरः । अथ विहिता श्रवणकीर्तनादिरूपोक्ता । सा च त्रेधा—कमंभिश्रा, कमंज्ञानिमश्रा, ज्ञानमात्रिमश्रा च। तत्र कमंभिश्रा सात्त्विकी राजसी तामसी चेति त्रेधा। तत्र सात्त्विकी त्रेधा—पापनाशार्था, भगवत्प्रीत्यर्था, विधिसिद्ध्यर्था च।

कर्मनिर्हारमुद्दिश्य परिस्मिन्वा तदर्पणम् । यजेद्यब्टव्यमिति वा पृथग्भावः स सान्त्विकः (भाग० ४।२९।१०)

इति स्मृतेः । एतस्याश्च दास्यभक्तावन्तर्भावः । भगवदाज्ञापरिपालनरूपत्वेन भगवत्प्रीतिमात्रफलकतायां पर्यवसानात् । ननु कर्मनिर्द्वारः पापक्षयः स्वगतं फलम् । तदर्थं क्रियमाणस्य कर्मणो दास्यरूपत्वे स्वगतस्वर्गकामनया क्रियमाणमपि दास्यं स्यादिति चेत्, न, पापस्येश्वरं प्रत्याज्ञालङ्घनरूपापराध-जन्यत्वेन तत्क्षयकामनया क्रियमाणस्य कर्मणो दासत्वसम्भवात् । अपराधिनो हि प्रभुं प्रति दास्यमाचरन्तोऽपराधान्मुच्यन्त इति लोके दृष्टम् । तथा च स्वगतसुखमनुद्दिश्य विहितं कर्मं कुर्वतां दासत्वं नेतरेषाम् । अत एवोक्तम्—

यस्ते आशिष आशास्ते न स भृत्यः स वै वणिक् । इति । राजसी त्रेधा—विषयार्था, यशोऽर्था, ऐश्वर्यार्था चेति ।

> विषयानभिसन्धाय यश ऐश्वयंमेव च। अर्चादावर्चयेद्यो मां पृथग्भावः स राजसः ॥

इति स्मृतेः। एवन्तामसी त्रेधा—हिंसार्था, दम्भार्था, मात्सर्यार्था च।

दास्यभक्तौ राजसतामसभक्त्योस्तु योग्यतयाऽर्चनभक्तावेव निवेशो बोध्यः। कर्तृगतसुखफलकत्वाद् इत्यास्तां विस्तरः। कर्मज्ञानिमश्रा त्रेधा-उत्तमा, मध्यमा, प्राकृता च। सत्वतारतम्यात्। तत्रोत्तमा—

> सर्वभूतेषु यः पश्येद्भगवद्भावमात्मनः । भूतानि भगवत्यात्मन्येष भागवतोत्तमः ।। (भाग० १९।२।४५)

इति सर्वभूतग्रहणसमयेऽपि द्रवावस्थाप्रविष्टभगवदाकारताया एव प्रकाशमान-त्वाज्जतुरङ्गवत्सर्वभूतेषु "भगवद्भावनोपपत्तेरयं भागवतोत्तमः। तादृशः- संस्कारस्यानपायादिति भावः। एतादृशभानान्यथानुपपत्त्या प्राक् पूर्णा द्रवा-वस्था प्रतीयते । ईषद्रवाऽवस्थायान्तु मध्यमः।

> ईश्वरे तदधीनेषु बालिशेषु द्विषत्सु च । प्रेम मैत्री कृपोपेक्षा यः करोति स मध्यमः ॥ (भाग० १२।२।४६)

इत्युक्तः । एतादृगवस्थातोऽग्रे पूर्णंद्रवावस्थाया उत्पत्स्यमानत्वादिति भावः । यस्य तु चित्ते न द्रवावस्था पुष्टा नापीषदुत्पन्ना । किन्तु तदर्थं भागवतधर्मान् श्रद्धयाऽनुतिष्ठति स काठिन्यावस्थाविनाशसामग्रचा विशिष्टः प्राकृतः ।

> अर्चायामेव हरये पूजां यः श्रद्धयेहते । न त:द्भुक्तेषु चान्येषु स भक्तः प्राकृतः स्मृतः ।। (भाग० १९।२।४७)

इत्युक्तः । प्रकृतिश्चारम्भस्तस्यां वर्तमानः प्राकृतः । प्रारब्धभक्तिसाधनानुष्ठान इत्यर्थः । अत्रोत्तमाया आत्मिनवेदने, मध्यमाया दास्ये, प्राकृताया
अर्चनेऽन्तर्भावो बोध्य इति सङ्क्षेपः । ज्ञानमात्रमिश्रा—

मद्गुणश्रुतिमात्रेण मिय सर्वगुहाशये । मनोगतिरविच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भसोऽम्बुधौ ।। इति । (भाग० ३।२९।१९)

अत्राविच्छन्नेति धारावाहिकता दिशता। यथा गङ्गाम्भस इति दृष्टान्तेन मनस्यपि धारावाहिकी द्रवावस्था। मिय सर्वगुहाशये मनोगित-रिति सर्वेशाऽऽकारता। तेनाद्रवावस्थायां धारावाहिक्यपि वृच्चिद्रंवाऽवस्था-यामिप आशुविनाशिनी सा, द्रवत्वधारावाहिकत्वयुक्ताऽपि सर्वेशाविषया न भक्तिरित्युक्तम्। सोऽयं द्रवावस्थाप्रविष्टभगवत्स्वरूपभानस्य त्रिविधत्वात् त्रिविधः। तत्राद्यः प्रपञ्चसत्यत्वभानसहितः। यथा—

खं वायुर्माग्न सिललं महीं च ज्योतींषि सर्वाणि दिशो द्रुमादीन् । सरित्समुद्राँश्च हरेः शरीरं यत्किञ्च भूतं प्रणमेदनन्यः ।। (भाग० १९।२।४९) इत्यादि । अनेन प्राकृतो भागवतोत्तम उक्तः । द्वितीयः प्रपन्त्रमिण्यात्वभान-सहितः । यथा-

तस्मादिवञ्जगदशेषमसत्स्वरूपं
स्वप्नाभमस्तिघषणं पुरुदुःखदुःखम् ॥
त्वय्येव नित्यसुखबोधतनादनन्ते
मायात उद्यदिष यत्सदिवावभाति ॥ (भाग० १०।१४।२२)

अनेन मध्यमो भागवतोत्तम उक्तः । तृतीयः प्रकारद्वयेनापि प्रपञ्च-भानविरहितः । यथा—

> ध्यायतश्चरणाम्भोजं भावितिजितचेतसा । औत्कष्ठघाऽभुकलाऽक्षस्य हृद्यासीन्मे शर्नेर्हरिः ।। प्रेमातिभरनिभिन्नपुलकाङ्गोऽतिनिर्भरः । आनन्दसंप्लवे लीनो नाऽपश्यमुभयं मुने ।। इति । (भाग०९।६।९७-९८)

अनेनोत्तमो भागवतोत्तम उक्तः। एवं मध्यमादिभेदाः स्वयमुदा-हार्याः। तथा च साधनपरिपाकेनोत्तरोत्तरभूमिलाभः। तत्र कर्ममिश्रा गृह-स्थानाम्, कर्मज्ञानमिश्रा वानप्रस्थानाम्, ज्ञानमात्रमिश्रा भिक्षुणाम्।

निर्विण्णानां ज्ञानयोगो न्यासिनामिह कर्मसु ।
तेष्वनिर्विण्णयोगानां कर्मयोगस्तु कामिनाम् ।।
यदूच्छ्या मत्कथादौ जातश्रद्धस्तु यः पुमान् ।
न निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिदः ।।

(भाग॰ १९।२०।७-८)

इति स्मृतेः । अत्रानिर्विण्णानां न्यासिनां कर्मसु सत्सु ज्ञानयोगः । कर्मज्ञानयोग इत्यर्थः । तादृशस्य भक्तिः कर्मज्ञानिमश्रा । निर्विण्णस्य तु कर्मपरित्यागतो ज्ञानम् । तादृशस्य ज्ञानमात्रमिश्रा सर्वोत्तमा । परमोत्कृष्टसाध्यसाधन-कत्वात् । सेयं वैधी भक्तिरेकाङ्गाऽनेकाऽङ्गा वा परतत्ववैमुख्यपरिहारेण परभक्तयेऽवश्यमेव सम्पादनीयेति ग्रन्थतात्पर्यार्थः ।।७।।

## तेष्विदमेवावश्यकमित्यपि नियमो नास्तीत्यभिप्रेत्याह— ईश्वरतुष्टेरेकोऽपि बली ॥६।

ईश्वरेति । कीर्तनादिषु यः कश्चिदेकोऽप्यभ्यासानुरागादिगुणयुक्त-तयेश्वरतुष्टिविशेषजनकश्चेत्स एव बली सर्वार्थदः ।

'मिंचित्तः सर्वदुर्गाणि मत्प्रसादात्तरिष्यसि'। (भ० गी० १८१८) इत्यादिप्रमाणादिति भावः। न च प्रत्येकं व्यभिचारः। तृणारिणमिणिन्यायेन कारणत्वस्य विवक्षितत्वादित्यास्तां विस्तरः। एवमत्र बिलत्वक्यनेन क्लेश-घ्नत्वं सुखदत्वं च ज्ञापितम्। तथा हि क्लेशः कर्माशयस्तिद्वजमिवद्याऽ-स्मितारागद्वेषाभिनिवेशाश्च। तत्र कर्माशयः प्रारब्धाप्रारब्धभेदेन द्विविधः। तत्र प्रारब्धहरत्वं यथा तृतीये—

यन्नामधेयश्रवणाऽनुकीर्तना-

द्यत्प्रह्वणाद्यत्स्मरणादिप क्वचित्।

व्वादोऽपि सद्यः सवनाय कल्पते

कुतः पुनस्ते भगवन्नु दर्शनात् ।। इति । (भाग० ३।३३।६)

दुर्जातिरेव सवनायोग्यत्वे हेतुः।

दुर्जात्यारम्भकं पापं भवेत्प्रारब्धमेव तत्।

अप्रारब्धहरत्वं यथैकादशस्कन्धे--

यथाऽग्निः सुसिमद्धाचिः करोत्येधांसि भस्मसात् । तथा मद्विषया भक्तिरुद्धवैनांसि कृत्स्नशः ॥ इति ।

(भाग॰ ११।४।१९)

अविद्याहरत्वं यथा चतुर्थे—

यत्पादपङ्कजपलाशविलासभक्त्या कर्माशयं प्रथितमुद्ग्रथयन्ति सन्तः । तद्वन्न रिक्तमतयो यतयो निरुद्ध-श्रोतोगणास्तमरणं भज वासुदेवम् ॥ (भाग० ४।२२।३९) बीजहरतवं यथा षष्ठे-

तैस्तान्यघानि पूयन्ते तपोदानवतादिभिः । नाधर्मजं तद्धृदयं तदपीशाङ्घिसेवया ।। इति । (भाग० ६।२।१७)

सुखदत्वं यथा तन्त्रे---

सिद्धयः परमाश्चर्या भुक्तिमुंक्तिश्च शाश्वती । नित्यं च परमानन्दं भवेद् गोविन्दभक्तितः ॥

एवं सद्गुणादिप्रदत्वमपि बोध्यम् ।

यथा पञ्चमे --

यस्यास्ति भक्तिर्भगवत्यिकश्वना
सर्वेर्गु णैस्तत्र समासते सुराः ।
हरावभक्तस्य कुतो महद्गुणा
मनोरथेनासति वावतो बहिः ॥ इति । (भाग० ५।१८।१२)

तथा भगवदाकर्षकत्वमपि, यथा एकादशे-

न साधयित मां योगो न साङ्ख्यं धर्म उद्धव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममोजिता ॥ इति दिक् ॥४॥ (भाग० १९॥१४।२०)

कदा क्लेशध्नत्वलक्षणं बलमित्याशङ्कच-

स्वल्पमप्यस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात् । (भ० गी० २।४०)

इति प्रमाणाद्यदा परमेश्वरप्रीत्युद्देशेन क्रियते तदैवेत्यभिप्रेत्याह—

अबन्धोऽपंणस्य मुखम् ॥९॥

अबन्ध इति ।

प्रीजातु भगवानीशः कर्मणाऽनेन शाश्वतः । करोति सततं बुद्धचा ब्रह्मार्पणमिदं परम् ॥ इति । यथोक्तार्पणघटितस्यैवाबन्घो बन्धाभावोऽखिलक्लेशाविघ्वंसरूपो मुखं द्वारं ब्रह्मावाप्तिलक्षणकैवल्य इति शेषेणार्थः।

> ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हविर्ब्रह्माग्नौ ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मै व तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ (भ० गी०४।२४)

इत्यपि ब्रह्मार्पणं वोध्यम् । वस्तुत एतादृशस्यैव ब्रह्मप्रापकत्वश्रवणात् ॥९॥ गीतायां द्वादशाध्याये—

मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते ।
श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ।।
मे त्वक्षरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते ।
सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचलं ध्रुवम् ।।
सन्नियम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समबुद्धयः ।
ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभूतहिते रताः ।। (श्लो० २-४)

इत्युपक्रम्य—

वे तु सर्वाणि कर्माणि मयि सन्त्यस्य मत्पराः । अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते ।। (रलो॰ ६)

इत्युक्त्या ध्यानमप्यङ्गं भक्तौ लभ्यते । तत्र 'य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते हिरण्यक्मश्रुहिरण्यकेशः' । (छा० १।६।६)

ध्येयः सदा सिवतृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरिसजासनसिन्निविष्टः । केयूरवान्मकरकुण्डलवान् किरीटी हारो हिरण्मयवपुर्धृ तशङ्खचक्रः ।। (नार० पं० १९।७९)

इत्येवंरूपमेव कि ध्येयं सगुणम्, उत रूपान्तरमेव । यथा-

सौरिमण्डलमध्यस्थं साम्बं संसारभेषजम् । नीलग्रीवं विरूपाक्षं नमामि शिवमव्ययम् ॥ इत्यादि ।

#### अचवा निर्गुणमेव । यथा —

एकं ज्योतिर्मयं शुद्धं सर्वगं व्योमवद्दृढम् । अव्यक्तममलं नित्यमादिमध्यान्तर्वाजतम् ।। स्यूलसूक्ष्ममनाकाशमसंस्पर्शमचाक्षुषम् । न रसं न च गन्धाढ्यमप्रमेयमनूपमम् ।। आनन्दमजरं नित्यं सदसत्पर्वकारणम् । सर्वाधारं जगदूपममूर्तमजमव्ययम् ।। अदृश्यं बृश्यमध्यस्थं बहिःस्यं सर्वतोमुखम् । सर्वदृक् सर्वतःपादं सर्वस्पृक् सर्वतःशिरः ।। बह्म बह्ममयोऽहं स्यामिति तत्त्वस्य वेदनम् ।। इति ।

तत्राह--

## ध्याननियमस्तु दृष्टसौकर्पात् ॥१०॥

ध्यानेति । तुशब्दो नकारार्थः । इदमेव ध्येयमिति ध्येयनियमो ध्याने नास्तीत्यर्थः । कुतः दृष्टसौकर्यात् । यथाभिमतध्यानादेव चित्तप्रसादरूप-दृष्टसौकर्यसम्भवात् । तथा च यस्य यदूपध्यानादेवानन्द आविभैवति तेन तदेव रूपमिमतं ध्यातब्यमिति भावः । एतदिभिष्ठत्यैव भगवान्पतञ्जिलर-प्याह—"यथाभिमतध्यानाद्वा" इति (यो० सू० १।३९) । अथवा 'ब्रह्मयज्ञेन यक्ष्यमाणः प्राच्यां दिशि' इति दिङ्नियमः । 'प्राचीनप्रवणेन वैश्वदेवेन यजेत' इति देशनियमः । 'अपराह्वे पिण्डपितृयज्ञेन चरन्ति' इति कालनियमस्तदेत-त्त्रयं यथा कर्मणि दृश्यते तथा ध्यानेऽप्यस्ति न वेति सन्देहेऽस्तीति प्राप्तम् । वैदिकत्वस्याविशेषात् । इत्थं च तत्साध्यायां भक्तावि देशकालनियमः प्राप्त इत्यत आह — ध्यानेति । दिग्देशकालनियमो ध्याने नास्ति । कुतः ? दृष्टसाँक-र्यात् । मनोऽनुकूलदेशकालादिकं दृष्टसौकर्यं तस्माद्धचानस्य सम्भवा-दित्ययः ।

अयं भावः - ऐकाग्रघं हि घ्यानस्य प्रधानसाधनम् । न च तस्य दिगादि-नियत्या कश्चिदतिशयो विद्यतेऽतो नास्ति नियमः । अत एव श्रुतियोंगाभ्यासाय प्रदेशं निर्दिशन्ती मनोऽनुकूल इत्येवाह—'यिस्मिन्देशकालादी मनस ऐकाग्रचं तत्रैव युञ्ज्यात्'। न तु शास्त्रेण नियमतः किश्चद्देशकालादिरस्ती-त्यर्थः। 'समे शुचौ विह्नवालुकाविविज्ञते' इत्यादिदेशविशेषः श्रूबत इति चेत्सत्यम्। प्राणायामार्थं तदिति बोध्यम्। अन्यथा रोगप्रसङ्गादिति। तस्मान्नास्ति ध्याने देशकालादिनियमः। आहं चैवं भगवान् बादरायणोऽपि 'यत्रैकाग्रता तत्राविशेषात्' (वे० सू० ४।१।११) इति। अतो ध्यान-शिवंत्यीयां भक्ताविष न दिगादिनियम इति भावः। १०।।

#### तद्यज्ञिः पूजायामितरेषान्तु नैवम् ॥ ११ ॥

तद्यजिरिति । 'मद्याजी मां नमस्कुरु' (भ्र.गी. ९।३४) 'यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्' (भ्र०गी० ९।२५) इत्यादी परमेश्वरयिजः पूजायां प्रयुक्तो मन्तव्यः । यज देवपूजासङ्गतिकरणदानेष्विति पाठात् । इतरेषां गौणभजनानां, नैवम् – न पूजातुल्यतया यिजव्यपदेश्यत्वम् । मुख्यपूजाया-गस्योपादानसम्भवेऽमुख्यग्रहणमन्याय्यम् । नमस्कारादिसाहचर्यमप्यत एव सुतरामुपपन्नं भवतीति भावः । उपलक्षणं चैतदन्येषामपि यागानाम् । तेषा-मपि प्रीतिफलकवद्दानत्वेन यज्यर्थत्वात् । न च तेषां प्रीतिफलकत्वे माना-भावः ।

> दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेयोभिविविधैक्वान्यैः कृष्णे भिक्तिह् साध्यते ॥ (भा० १०।४७।२४) वर्णाश्रमाचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते नान्यः पन्थास्तत्तोषकारणम् ॥

इत्यादिवाक्यस्यैव मानत्वात् ॥ ११ ॥

पूजाप्रसङ्गादधिकरणचतुष्कम्—

पादोदकन्तु पाश्यमन्याप्तेः ॥ १२ ॥

पादोदकमिति ।

गङ्गाप्रयागपुष्करनैमिषाणि
पुण्यानि यानि कुरुजाङ्गलयामुनानि ।
कालेन तीर्थंसलिलानि पुनन्ति पापात्पादोदकं भगवतः प्रपुनाति सद्यः ।। (नृ० पु॰ ५९।४६)

इत्यादिना पावनत्वेनोक्तं पादोदकं पाद्यरूपमेव पादसंयुक्तजलस्य पादोदकत्वे शालग्रामपूजायां पादोदके तत्पाद्ये (च) पादोदकव्यवहाराना-पत्तेश्चेति भावः ॥ १२ ॥

भगवते स्वयमिपतं नैवेद्यं ग्राह्यं न वेति सन्देहे न ग्राह्यम् । दत्ता-पहारिताप्रसङ्गादिति प्राप्त आह—

#### स्वयमप्यपितं ग्राह्ममिवशेषात् ॥ १३ ॥

स्वयमपीति । पूजायां भगवते दत्तन्नैवेद्यं निर्माल्यादिकं स्वयमपि ग्राह्ममेव । कुतः ? अविशेषात्—भागवद्-भागवतत्वाविशेषादित्यर्थः । तथा—

> विप्रेम्यस्त्वथ तद्दे यं ब्रह्मणे यन्निवेदितम् । वैष्णवं सात्वतेभ्यश्च भस्माङ्गेभ्यश्च शास्भवम् ॥

इत्यादिना भागवतेभ्यो नैवेद्यनिर्माल्यादिप्रतिपत्तेर्विधानादस्यापि तद्वदेव भागवतत्वान्नैवेद्यादिग्रहणमुचितमेवेति भावः । अत एवानिवेदिताऽ-न्निनन्दा तद्भोजने निषेधश्च श्रूयते—

> अन्नं विष्ठा पयो मूत्रं यद्विष्णोरनिवेदितम् । न तत्स्वयं समश्नीयाद्यद्विष्णोर्न निवेदितम् ॥

'यन्न दद्यान्न तदश्नीयात्' इत्यादि । न च दत्तापहारिताप्रसङ्गः । इदं ममेत्यादिना देवतोद्देशेन त्यक्तद्रव्यपरिग्रहण एव दत्तापहारित्व-प्रसक्तेः । 'भवदीयमेवेदमनुजानातु भवान्' इत्यादिरूपं चेतोवृत्तिविशेषं निवेदनं कृत्वा ग्रहणे तु न तत्प्रसक्तिः —

गन्धान्नवरभक्ष्यांश्च स्रजो वासांसि भूषणम् । दत्वा तु देवदेवाय तच्छेषाण्युपभुञ्जत ।। इत्यादिवाक्यपर्यालोचनतस्तथावगमात् । अत एव दत्तजातीयमेकराश्यवशिष्टमिष भुञ्जीतेति यतोऽन्योद्देशेन त्यक्तस्यापि 'उत्तराधांस्त्विष्टकृतेऽवद्यति'
'यजमानपञ्चमाः पुरोडाशं भक्षयन्ति' इत्यादिवाक्यः प्रतिपत्तिपरैरिवशेषात् ।
'नोपयुञ्ज्यान्निवेदितम्' इत्यादीनान्तु यावद्देवोपयोगं तद्ग्रहणरूपप्रतिपत्तिनिषेधकत्वान्न तैर्विरोध इति मन्तव्यम् । ननु प्रतिपत्तिः स्वस्वत्वापादिका,
न वा । अत्ये परस्वग्रहणनिवन्धनिष्टं स्यात् । आद्ये स्वसत्त्वापुक्लव्यापारत्वात् 'सात्वतेभ्यो ददाति' इतिवत्स्वस्मै ददातीत्यिष स्यात् । तया च
सर्वत्र ब्राह्मणेभ्यो दद्यात्' इत्यादिना ब्राह्मणत्वादात्मनेऽिष दानप्रसङ्ग इति
चेन्मैवम् । दानस्य स्वस्वत्वध्वंसेन परस्वत्वापादनरूपत्वात् । प्रतिपत्तौ
तु नैवम् । स्वस्वत्वापादनमात्रत्वात् । तस्मात्स्वयं ग्रहणेऽिप न दोष
इत्यास्तां विस्तरः ॥ १३ ॥

पूजायामपराधवर्जनतत्प्रायश्चित्तयोरिप विहितत्वात्तत्र व्यवस्था-माह —

## निमित्तगुणव्यपेक्षणादपराधेषु व्यवस्था ॥ १४ ॥

निमित्तेति । अपराधाः केचिद्विहितकर्मसम्बन्धेनाधीताः । केचिदन्य-याधीताः । तेष्वाद्यानां क्रत्वपकारकत्वम् । तद्वाक्यशेषे नरकादिफलश्रुतिस्तु निन्दार्थवादमात्रम् । अन्त्यानां पुरुषानर्थापादकत्वम् । तथा तत्त-त्प्रायिचत्तानामिष क्रत्वर्थत्वं पुरुषार्थत्वं मन्तव्यम् । अक्षरार्थस्तु—निमित्तं जापकं शास्त्रम्, तस्य गुणः पूर्वोक्तं द्विविधमधीतत्वम् । तदनुसारादपराधेषु निषिद्धेषु क्रत्वपकारकत्वपुरुषापकारकत्वव्यवस्थेति । तत्र—

'देवपूजापराधास्ते द्वात्रिशत्परिकीर्तिताः'। (व॰ पु॰ १२४।४) इत्यादयः प्रथमाः। 'सतां निन्दां नाम्नः परममपराधं वितनुते। इत्येवमा-दयो द्वितीयाः। तत्र द्वात्रिशदपराधा यथा—

> यानैर्वा पादुकैर्वापि गमनं भगवद्गृहे । देवोत्सवाद्यसेवा च अप्रणामस्तदग्रतः ।।

एकहस्तप्रणामश्च तत्पुरस्तात्स्वदक्षिणम् ।

उच्छिष्टे च तथाशौचे भगवद्वन्दनादिकम् ।।

पादप्रसारणं चाग्रे तथा पर्यङ्कवन्धनम् ।

शयनं भाषणं चैव मिथ्याभाषणमेव च ।।

उच्चेभाषा वृथा जल्पो रोदनादि च विग्रहः ।

निग्रहानुग्रहो चैव स्त्रोध्वसत्कृतभाषणम्।।

अश्चोलकथनं चैव अधोवायुविमोचनम् ।

कम्बलास्तरणं चैव परनिन्दा परस्तुतिः ।।

शक्तौ गीणोपचारश्च अनिवेदितभक्षणम् ।

तत्तत्कालोद्भवानां च फलादोनामनपंणम् ।।

तथा दानं च कर्मण्यपुष्पादीनां विपर्ययात् ।

दानं च देवतानिन्दा गुरौ मौनं निजस्तुतिः ।। इति ।

विपर्ययाद् दानगन्धमाल्यान्यदत्वा धूपाद्यर्पणरूपम् । एवमन्येऽपराद्या देवर्षीणामभिमुखे जृम्भणाक्रोशनप्रभृतयो द्रष्टन्याः ॥ १४ ॥

पूजायां पत्रादेरिप दानं श्रूयते । तिंक पुष्पदानादिना तुल्यफलं न वेति सन्देहे 'पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति' (भ० गी० ९।२६) इति श्रवणात्तुल्यफलमिति प्राप्त आह—

#### पत्रादंदीनमन्यथा हि वैशिष्टचम्।। १४।।

पत्रादेशित । अन्यथाशक्ती पत्रादेदीनं पुष्पादिस्थान इति शेषः । हि यतो वैशिष्टचं मुख्यता । पुष्पादिदानस्येति शेषः । तथा च शक्तस्य न पुष्पादिदानतुल्यं पत्रादिदानम् । अशक्तस्य तु भवति । मुख्यानु-कल्पयोस्तथैवान्यत्र व्यवस्थापनादित्यास्तां विस्तरः । परे त्वत्र—

> यद्यदिष्टतमं लोके यच्चान्यदिप ते गृहे। तत्तद्धि देयं प्रीत्ययं देवदेवाय चक्रिणे।।

इत्यादिना प्राप्तस्य भगवदुद्देश्यकसर्वदानस्य भक्त्यङ्गत्वविधिः। अन्यभा पत्रादिचतुष्टयविशिष्टविधानं स्यात्। प्रत्येकविधौ वाक्यभेदात्। तस्मात्प-त्रादिशब्देन प्राप्तं दानमनूद्य 'उपव्ययते' (तै॰ सं॰ ) इत्यनेनोपवीतस्य दर्शोङ्गत्ववद्भवत्यङ्गत्वविधिरेव युक्त इत्यभिप्रायं वर्णयन्ति। तत्सुधीभिः परिशीलनीयम् ॥ १५ ॥

ननु स्वस्ववर्णाश्रमोचितकर्माचरणमपि पुमर्थहेतुर्भवति किमिति श्रवणकीर्तनादिष्वेवाग्रहस्तत्राह—

## सुकृतजत्वात्परहेतुभावाच्य क्रियासु ताः श्रेयस्यः।। १६ ॥

सुकृतेति । ताः श्रवणकीर्तनादिभक्तयः, क्रिया सुस्वस्ववर्णाश्र-मोचितशुक्लकृष्णक्रियापेक्षया श्रेयस्य इति श्रेष्ठाः केवलं शुक्लतयैकान्ति-कात्यन्तिकपुमर्थहेतुत्वात् । एतदभिष्रेत्यैवोक्तं श्रीभागवते —

त्यक्तवा स्वधमं चरणाम्बुजं हरे
र्भजन्नपक्ष्वोऽथ पतेत्ततो यदि।

यत्र क्व वा भद्रमभूदमुख्य कि

को वार्यं आप्तो भजतां स्वधमंतः।। इति।

(भा० १।५।१७)

अत्र हित्वैवेति न सावधारणम्।

वर्णाश्रमाचारवता पुरुषेण परः पुमान् । विष्णुराराध्यते पन्था नान्यत्तत्तोषकारणम् ॥

इत्यादिवाक्यनिकरेण वर्णाश्रमाचारपूर्वकभजनस्येशप्रसादहेतुत्व-कथनात् । किन्तु स्वधर्मं हित्वाऽपि भजतां नाभद्रम् । स्वधर्ममात्रतो भजतां को वाऽधिकार्थं इति । स्वधर्मं हित्वाऽपि भजतां गोपीप्रभृतीनाम्—

> तमेव परमात्मानं जारबुद्धचापि सङ्गताः। जहुर्विरहजन्तापं सद्यः प्रक्षीणबन्धनाः॥ (भा ० १०।२९।११)

इति कृतार्थताश्रवणात् । अत एवोत्कटप्रेमवतां न साधना वृत्तिः । यथोक्तं तत्रैव—

> सकुन्मनः कृष्णपदारिवन्दयो-निवेशितं तद्गुणरागि यैरिह। न ते यमं पाशभृतश्च तद्भटान् स्वप्नेऽपि पश्यन्ति हि चीर्णनिष्कृताः ॥ इति । (भा० ६।१।१९)

ननु तर्हि स्वधर्माचरणं व्यथं तत्राह-सुकृतजत्वादिति । बहुतरसुकृत-स्यैवेदं फलं यद्धरिभजनम् । तदुक्तं पुराणेषु—

> येन जन्मशतैः पूर्वं वासुदेवः सर्माचतः। तन्मुखे हरिनामानि सदा तिष्ठन्ति भारत।। न ह्यपुण्यवतां लोके मूढानां कुटिलात्मनाम्। भक्तिभंवति गोविन्दे स्मरणं कोर्तनं तथा।।

इत्यादि । सुकृतजत्वं स्वर्गादावप्यस्ति तेन किं तत्राह - परहेतुभावा-च्चेति । प्रागुक्तदिशा तासां परभक्तिहेतुत्वात् । वक्ष्यमाणयुक्त्या ज्ञानद्वारा कैवल्यहेतुत्वाच्च श्रेष्ठत्वमिति भावः ॥ १६॥

ननु भक्तीनां गौणमुख्यभावोऽयुक्तः । चतुर्विधा भजन्ते माम्' ( भ॰ गी॰ ७।१६ ) इत्यादिना भगवता तुल्यवदिभधानादित्यत आह —

# गौणत्रैविध्यमितरेण स्तुत्यर्थत्वात्साहचयंम् । १७ ।

गौणित । गौणत्रैविध्यमेव तासां पापक्षयाद्यथं विधानात् । तिह् ज्ञानी चेति मुख्यसाहचर्यं कुतस्तत्राह – स्तुत्यर्थत्वादिति । स्तुतेरर्थत्वात्प्रयो-जनत्वात्साहचर्येण तुल्यताबोधद्वारा प्राशस्त्यप्रत्यायनम् । यथा राजसमिष्या-हारेणामात्यानामिति भावः । तत्र पापक्षयविषदुद्वारादि निमित्तम्, श्रवण-कीर्तनाद्यातंभक्तिः । ज्ञानार्थं वेदाभ्यसनादिकं जिज्ञासोर्भक्तिः । राज्यस्वर्गाद्यथं क्रियमाणा कीर्तनजपादिरूपार्थाऽथिनो भक्तिः । प्रेमोत्पत्तये ज्ञानलक्षणा ज्ञानिनो भक्तिः सर्वाभ्यस्ताभ्यो मुख्या । साक्षात्प्रेमहेतुत्वस्य स्वरूपज्ञानेऽन्वय-व्यतिरेकाभ्यां लोके ग्रहादिति संक्षेपः ॥ १७ ॥

ननु कीर्तनादीनां मुक्तिहेतुविलक्षणपरभक्तयङ्गत्वे कथं स्वतन्त्रफला-र्थंत्वन्तत्राह—

#### बहिरन्तःस्थमुभयमवेष्टिसववत् ।। १८।।

बहिरन्तःस्यमिति । कीर्तनादिकं वहिःस्यं पापक्षयादिलक्षणस्वतन्त्र-फलार्थम् । अन्तःस्थं परं भक्तिलक्षणप्रधानाङ्गञ्चेत्युभयमपि भवति । यथा राजसूयान्तर्गताप्यवेष्टिर्वर्णत्रयसंयोगात्स्वतन्त्रफलार्था । यथा वा बृहस्पति-सवः क्वचित्प्रधानमि वाजपेयाङ्गं तद्वदित्यर्थः । एतेन —

प्रमादात्कुर्वतां कर्म प्रच्यवेताध्वरेषु च।
स्मरणादेव तद्विष्णोः सम्पूर्णं स्यादिति श्रुतिः ॥

इत्याद्युक्तं सर्वकर्माङ्गत्वमपि स्मरणकीर्तनादेर्व्याख्यातम् । तत्तत्प्रकरणपठि-तानामपि फलान्तरश्रवणाद्बहिर्भावेनोत्कर्षस्य प्रमाणसिद्धत्वात् । तत्र —

> व्रजंस्तिष्ठन्स्वपन्नश्नन्वसन् वाक्यप्रपूरणे । नामसङ्कीर्तनं विष्णोहेंलया कलिबन्धनम् ॥ कृत्वा सरूपतां याति भक्तियुक्तः परं व्रजेत्॥

#### 'इत्यन्तःस्थत्वज्ञापकम् ।

सर्वमङ्गलमाङ्गल्यमायुष्यं व्याधिनाशनम् । भुक्तिमुक्तिप्रदं दिव्यं वासुदेवस्य कीर्तनम्।।

•इति बहिःस्थत्वज्ञापकम् । एवम् -

अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः। तीत्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं परम्।। (भार २।३।१०) इत्युभयज्ञापकं बोध्यम् ॥ १८ ॥

बहिःस्थत्वे हेत्वन्तरमाह—

## स्मृतिकीर्त्योः कथादेश्चातौ प्रायश्चित्तभावात् ॥ १९ ।

स्मृतिकोत्योरिति । कथादेरित्यादिना नमस्कारपरिचर्यादिपरि-ग्रहः । तथा च स्मरणकीर्तनकथानमस्क।रप्रभृतीनामातौं महापातकादि-विषयकानुतापे सति प्रायश्चित्तरूपतया विधानादिप बहिःस्थत्वं सिध्यती-त्यर्थः । तथा हि –

पापे गुरुणि गुरूणि लघूनि च लघुन्यपि।
प्रायिविचतानि मैत्रेय जगुः स्वायम्भुवाऽऽदयः।।
प्रायिविचतान्यशेषाणि तपःकर्माऽऽत्मकानि वै।
यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम्।।
कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते।
प्रायिविचतन्तु तस्यैकं हिरसंस्मरणं परम्।।
सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिष्कृतम्।
नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तदिषया मितः।।
सर्वाश्रमाभिगमनं सर्वतीर्थावगाहनम्।
तथा न फलदन्तत्ते नारायणकथा यथा।।
पाविताङ्गाः सुसंवृत्ताः श्रुत्वेमामादितः कथाम्।
नारायणाश्रयां पुण्यां सर्वपापप्रणाशिनीम्।।

इत्यादिवाक्यानि प्रायश्चित्तभावबोधकानि । वस्तुतः स्मृतिकीर्तनकथादि-भक्तेः कस्यां भक्तौ सन्निवेश इत्याशङ्कायामाह — स्मृतिकीर्त्योरिति । उक्त-वाक्यैः पापकृतां नरकातिमतां पापक्षयसाधनत्वेन स्मृत्यादेश्कत्वादार्तभक्ता— वेत्र सन्निवेश इति सूत्रकृदभिप्राय इत्यास्तां विस्तरः ॥ १९ ॥

प्रायश्चित्तान्तरवैफल्यमाशङ्क्य परिहरति—

भूयसामनुष्ठितिरिति चेबाप्रायणमुपसंहारान्महत्स्विप् ।। २०।।

भूयसामिति । ननु स्मृतिकीर्तनादीनामल्पपापविषयत्वं युक्तम् । अन्यथा भूयसां बहुवित्तव्ययायाससाध्यानां कर्मणामननुष्ठानापत्तिरिति चेत् । आप्रायणमामरणं स्मृतिकीर्तनादेः कर्तव्यतयोपसंहारान्महत्स्विप पापेषु निमित्तेषु प्रायश्चिताभावः । तथा चोक्तम्—

तस्मादहर्निशं विष्णुं संस्मरन्पुरुषो मुने। न याति नरकं शुद्धः संक्षीणाखिलकल्मषः ।। मा ऋचो मा यजुस्तात! मा साम पठ किञ्चन। गोविन्देति हरेर्नाम गेयं गायस्व नित्यशः॥ आयासः स्मरणे कोऽस्य स्मृतो यच्छति शोभनम्। पापक्षयश्च भवति स्मरतां तमहनिशम् ।। गोविन्देति सदा युक्तः कीर्तयेद्यस्त्वनन्यधीः। पावनेन च धन्येन तेनेयं पृथिवी धृता ॥ हरे ! केशव ! गोविन्द ! वासूदेव ! जगत्पते । इतोरयन्ति ये नित्यं न हि तान्बाधते कलिः।। येऽहर्निशं जगद्धातुर्वासुदेवस्य कीर्तनम् । कुर्वन्ति तान्नरव्याघ्र न कलिबधिते नरान्। मम नामानि लोकेऽस्मिञ्च्छद्धया यस्तु कीतंयेत् । तस्याऽपराधकोटोस्तु क्षमाम्येव न संशयः ॥ भक्तिमान्यः सदोत्थाय शुचिस्तद्गतमानसः । सहस्रं वासुदेवस्य नाम्नामेतत्त्रकीतंयेत् ॥

इत्यादि । एवञ्च क्लेशाधिकमत्राप्यस्तीति भावः । यत्तु -

पराकचान्द्रायणतप्तकुच्छ्रूर्न देहशुद्धिभवतीह तादृक्।
कलौ सक्रन्माधवकीतंनेन
गोविन्दनाम्ना भवतीह यादृक्।।

हत्यायुतं पानसहस्रमुग्रं
गुर्वञ्चनाकोटिनिषेवणञ्च ।
स्तेयान्यनेकानि हरेः प्रियेण
गोविन्दनाम्ना निहतानि सद्यः ॥
साञ्चेत्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेलनमेव च ।
वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुः ॥

इत्यादिना यथाकथञ्चित्रत्र क्वापि च यादृशतादृशेनापि कृतेन कीर्तनेन सद्यः सकलपापक्षयः श्रूयते । तदपि—

कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायिक्चत्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम् ।।

इत्यादिवाक्यानुसारादन्तर्मुखस्य, बहिर्मुखस्य तु म्रियमाणस्यैव न सर्वस्य— विक्रुरय पुत्रमघवान्यदजामिलोऽपि नारायणेति म्रियमाणःःः।

इत्यादिवाक्यतात्पर्यंपर्यालोचनतस्तथावधारणात् । युक्तञ्चैतत् । अन्यथा-

नामेकं वाचि यस्य स्मरणपथगतं श्रोत्रमूलं गतं वा गुद्धं वाऽगुद्धवर्णं व्यवहितरहितं तारयत्येव सत्यम् । तद्धं देहप्रवणजनतालोभपाखण्डमध्ये निक्षिप्तं स्थान्न फलजनकं शीघ्रमेवात्र विष्र ।।

इत्यादिवचनविरोधापत्तेरिति वदन्ति । परे तु साङ्केत्यपारिहास्येत्याद्युक्तं सर्वान्प्रति सममेव । धर्मशास्त्रोक्तप्रायश्चित्तन्तु विभीषिकासात्रं पापे यथेष्ट-प्रवृत्तिवारणाय । तदुक्तं स्कान्दे—

> अल्पसाध्येऽपि बुःसाध्यं श्रावयेत्सततं जने । यथा न पापे वर्तेरन् प्रायिश्चत्तभयादिति ।। न निर्विशेदल्पसाध्यं प्रायश्चित्ताऽन्तरं बुधः । तिस्मन्सङ्कमते पापं कर्ता तत्र विमुच्यते ।। इत्यादि ।

एतेन महदल्पपापभेदेन ज्ञानाज्ञानकृतभेदेन वा प्रकाशरहस्यभेदेन वा स्मातं पौराणं च प्रायश्चित्तं व्यवस्थापनीयमित्यपि न सम्यक्।

स्तेनः सुरापो मित्रध्रुग्बह्महा गुरुतल्पगः।
स्त्रीराजिपतृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे।।
सर्वेषामप्यधवतािमदमेव सुनिष्कृतम् ।
नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तिद्वषया मितः।।
प्रायश्चित्तान्यशेषािण तपः कर्मात्मकािन वै।
यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम्।।

इत्यादिना गुरुलघुसर्वपापानामविशेषेण कृष्णानुस्मरणस्य मुख्यप्रायश्चित्तत्वा-भिधानात् । न च —

अथ पातकभीतस्त्वं सर्वभावेन भारत। विमुक्तान्यसमारम्भो नारायणपरो भव।।

इत्यादिविष्णुधर्मोत्तरवाक्यैभंगवत्परायगस्यैव तदिति शङ्कयम् । वस्तुमहिम्नः,

हरिर्हरित पापानि दुष्टिचित्तैरिप स्मृतः । अनिच्छयाऽपि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावकः ॥

इत्यादिवचनेन च सर्वस्यैव तदवगमात्। न चास्त्वेवम्, परन्तु वहिर्मुखस्य भ्रियमाणस्य भगवन्नामोच्चारणतः लघुपापनिवृत्तिर्भविष्यति। अन्यथाति-प्रसङ्कादिति वाच्यम्।

> यस्मिन्न्यस्तमितनं याति नरकं स्वर्गोऽपि यच्चिन्तने विद्नो यत्र निवेशितात्ममनसो ब्राह्मोऽपि लोकोऽल्पकः। मुक्ति चेतसि यः स्थितोऽमलिधयां पुंसां ददात्यव्ययः कि चित्रं तदघं प्रयाति विलयं यत्राच्युते कीर्तिते।।

इत्यादिना कीर्तनतः सर्वस्य पापनिवृत्तिज्ञापनात् । 'सततं कीर्तयन्तो माम्' इतिस ततस्मरणकीर्तनाद्यभिद्यानन्तूत्तरपापनिवृत्त्याऽन्तकाले स्मृतिसम्भवायेति मन्तव्यम् । अपि च स्त्रियमाणत्यादीनां दुर्वचत्वेन नाधिकारिविशेषणत्वम् । तथा हि स्त्रियमाणत्वं मरणक्षणसम्बन्धो वा, मरणाव्यवहितप्रावकालसम्बन्धो वा, मरणाव्यवहितप्रावकालसम्बन्धो वा, मरणपूर्वकालसम्बन्धो वा । नाद्यद्वितीया । तदानीं नामोच्चारणासम्भ-वात् । न तृतीयः । जीवतोऽपि नामोच्चारणं पापक्षयहेतुरिति प्रसज्येत । तस्मान्नाजामिलवद् स्त्रियमाणत्वं नामोच्चारणस्य पापक्षयसाधनत्वेऽधिकारि-विशेषणम् । एवम् —

अवशेनापि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः । पुमान् विमुच्यते सद्यः सिहत्रस्तैर्मृगैरिव ।।

इत्यादिवचनानुरोधान्न श्राद्धादिसापेक्षत्वमपि । तथा च नात्रार्थवादत्वं शङ्कथम्,

> श्रुतिस्मृतिपुराणेषु नाममाहात्म्यवाचिषु । येऽर्थवाद इति ब्रूयुर्न तेषान्निरयक्षयः ॥

इत्यादिना तादृशशङ्कापङ्कप्रमन्नानां महानिरयश्रवणादिति वदन्ति । तिच्च-न्त्यम् । एतादृशिनरयवाक्यानां पूर्वोक्तानुसारादिवरुद्धार्थे प्रामाण्याभावकथन-'निन्दापरत्वात् । अन्यथा —

> पुराणेष्वर्यवादत्वं ये वदन्ति नराधमाः । तैर्राजतानि पुण्यानि तद्वदेव भवन्ति वै ।। पुराणेषु द्विजश्रेष्ठाः सर्वधर्मप्रवक्तृषु । प्रवदन्त्यर्थवादत्वं ये ते नरकभाजनाः ।।

इत्यादिवचनात्पुराणवचनमात्रस्य सुतरां श्रुत्यक्षरस्य च यथाश्रुताथित्वं स्यादिति मीमांसावैयर्थ्यापत्तेः । तस्मादुक्तव्यवस्थैव ज्यायसीति मन्तव्यम् । मीमांसकास्तु सन्त्वेतानि पुराणवाक्यानि परन्त्वर्थवादत्वादिवविक्षितस्वार्थानि भजनीयदेवतास्तुतिमेवाश्रयन्ते । यस्याः सकृत्कीर्तनमप्येतादृक् सा पुनराप्रायणमुपासिता किन्न करोतीति । एवं चानुष्ठेयार्थपराणां मन्वादिन

समृतीनामिवरोधोऽप्युपपद्यत इति वदन्ति । तन्त सम्यक् । अर्थंवादस्वरूपापर्यालोचनात् । तथा हि किमिदमर्थवादत्वमिविधित्वं विधिशेषत्वं वा अतत्परत्वं वा । तत्राविधायकत्वरूपाविधित्वमिप कि लिङादिप्रत्ययविरहात् ।
तद्वाच्यविरहाद्वा । 'हरिरित्यवशेनाह पुमान्नाईति यातनाम्' इति वर्तमानोपदेशाद्वा । नाद्य । 'यदाग्नेयोऽष्टाकपालः'' इत्यादीनामिविधित्वप्रसङ्गात् ।
अत्र लिङादिप्रत्ययस्यासत्त्वात् । न द्वितीयः । असिद्धेः । "आग्नेयोऽष्टाकपालः''
इत्यादौ लिङाद्यसत्त्वेऽपि अष्टाकपालपुरोडाशो द्रव्यमन्निदेवतेति द्रव्यदेवतासम्बन्धेनेव प्रकृते 'प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम्' इत्यादौ साद्यसाधनसम्बन्धेन कालत्रयाविच्छन्नेन पापक्षयकामो हरिस्मरणं कुर्यादिति
विधेः कल्पनात् । लिङ्वाच्यस्य विधेः शब्दभावनायाः कार्यस्य वाऽसत्त्वात् ।
नापि तृतीयः । "तरित ब्रह्महत्यां योऽश्वमेधेन यजते", ''अग्निहोत्रं जुहोति''
इत्यादीनामप्यविधायकत्वप्रसङ्गात् ।

अथ तत्र ब्रह्महत्यातरणाश्वमेधयोः साध्यसाधनभावस्य लोकानिधगतत्वाद् 'यजते' इत्यादी पञ्चमलकाराश्रयणेन यजेतत्यादिविधित्वम्, तर्हि
प्रकृतेऽपि हरिनामोच्चारणपापिनर्हरणयोः साध्यसाधनभावस्यापूर्वत्वाद्विधित्वं
भविष्यति । एवं परार्थत्वलक्षणं विधिशेषत्वमपि किन्नामकीर्तनविषयो यो
विधिस्तच्छेषत्वम्, उतान्यविधिशेषत्वम् । नान्त्यः । अन्यस्य विधेरसन्निधानात्,
नामकीर्तनस्यैवान्यविधिनिरपेक्षत्वेनोपसंहाराच्च । आद्ये तु नामकीर्तनविधेः
फलाकाङ्क्षायामार्थवादिकमेव फलं पापक्षयरूपं कल्प्यते । यथा 'प्रतितिष्ठन्ति ह वा य एता रात्रीरुपयन्ति' इति रात्रिसत्रविधेः फलकाङ्क्षायां
प्रतितिष्ठन्तीत्यर्थवादोपस्थितौ प्रतिष्ठाफलं कल्प्यते मीमांसाचतुर्थे । इत्यं
च विधिशेषत्वेऽपि नामसङ्कीर्तनपराणां पौराणार्थवादानां न कापि हानिरिति
मन्तव्यम् ।

ननु नात्र विधिः कल्प्यते, किन्त्वव्यभिचरितोपासनासम्बन्धिदेवता-द्वारान्यविहितक्रतुविधेरुपासनाविधेर्वाऽङ्गं नामसङ्कीर्तनम्, नामसङ्कीर्तन-प्रतिपादकतत्तद्वाक्यात् । यथा "यस्य पर्णमयी जुहूर्भविति" इति वाक्यात्पर्ण- मयीत्वमन्यभिचरितक्रतुसम्बन्धिजुहृद्वारा क्रत्वङ्गम् । तत्र च फलश्रवणमर्थ-वाद इति चेत्, अत्र वदन्ति—िकं सर्वं नामकीर्तनवाक्यं पर्णतान्यायेन नाम-कीर्तनस्याङ्गत्वं बोधयेत्, कतिपयं वा । नाद्यः —

#### ध्यायन्कृते यजन्यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् । यदाप्नोति तदाप्नोति कलौ सङ्कीर्त्य केशवम् ॥

इत्यादेरङ्गत्वबोधकत्वानुपपतोः। घ्यानयज्ञाचंनफले सङ्कीर्तंनस्य युगभेदेन व्यवस्थापरत्वात्। उभयपरत्वे वाक्यभेदप्रसङ्गात्। ननु "यथा यस्य पर्णमयी जुहः" इति कृत्वङ्गत्या पर्णताविधानं "न स पापं क्लोकं श्रृणोति" इत्यथंवादः, तथा "सङ्कीर्त्यं केशवम्" इत्युपासनाङ्गत्या नामकीर्तनविधानम्, इतरत् 'ध्यायन् कृते' इत्याद्यथंवादः। तत्रक्च नास्य व्यवस्थापरत्वं येन वाक्यभेदः स्यादिति चेत्, उच्यते – ध्यायन्यजन्नर्चयन् यदाप्नोतीत्येवंरूपः फलांशस्तावदास्तामर्थवादः। "न स पापं क्लोकं श्रृणोति" इतिवदर्थं-वादस्य सम्भावितत्वात्। कृते ध्यायन् त्रेतायां यजन् द्वापरेऽर्चयन् इत्येवं युगभेदेन श्रेयोहेनुत्वव्यवस्थानुवादस्तु कथमर्थवादः स्यात्। स्तुतावननुपयोगात्। स्तुतिहि नदेशकालव्यवस्थामालम्वते। अस्मिन्नेव ग्रामेऽयं समी-चीनोऽस्मिन्नेव काले इत्यादौ स्तुत्यपकर्षात्। अपि तु स्तुतिर्देशकालव्यवस्था-राहित्येऽपि स्तुत्यस्य पुरुषार्थपर्यवसन्नत्वमालम्वते। तस्मादपूर्वत्वाद्व्यवस्था-विधिरेवास्मिन्वाक्ये न पर्णतान्याय इति मन्तव्यम्। अत एव न कलि-स्तुतिपरत्वमि । कलिस्तुतेरनुपयोगात्, व्यवस्थायाक्चापूर्वत्वात्।

ननु कृते घ्यायन् यच्छ्रेय आप्नोति तत्त्रेतायां यजन्नाप्नोति, यत्त्रेतायां यजन्नाप्नोति तद्द्वापरेऽर्चयन्नाप्नोति, यद्द्वापरेऽर्चयन्नाप्नोति तत्कलौ सङ्कीत्यं केशवमाप्नोतीति पूर्वपूर्वयुगाऽपेक्षयोत्तरोत्तरयुगस्यालपप्रयाससाध्यश्रयोहेतुत्वप्रतिपादनेनोत्कर्षमुखेन सर्वयुगोत्कर्षः कलेविविक्षत इति चेन्मैवम् । वाक्याबृत्तिदोषप्रसङ्गात् । तस्मान्न स्तुतिपरिमदम्; अपि तु श्रेयोहेतुत्वव्यवस्थाविधिपरिमिति । नापि द्वितीयः । वाक्यान्तरेभ्यो नामसङ्कीर्तनस्योपासनाङ्गत्वेऽपि व्यवस्थावाक्यात्पुरुषार्थंत्वस्यापि सम्भवात् । एवम्—

90

यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञक्रियादिषु । न्यनं संपूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्यूतम् ॥

इत्यादिना ऋत्वङ्गत्वेऽपि नामकीर्तनस्य तद्बोध्यम् । अपि च संकीर्तनं द्विवि-धम् -गुणकीर्तनं नामकीर्तनं च। तत्र नामकीर्तनस्य क्रत्वङ्गत्वेऽपि गुणकीर्त-नस्य तदभावात्फलाकाङ्क्षायामार्थवादिकं फलं सम्बध्यत एव नामकीर्तनस्यापि सत्यप्युक्तवाक्यात्क्रत्वङ्गत्वे —

> सर्वार्थशक्तियुक्तस्य देवदेवस्य चिक्रणः। यद्वाभिरोचते नाम तत्सर्वार्थेषु योजयेत् ।।

इति वाक्येन पुरुषार्थतास्त्येव। यथा खादिरतायाः - 'खादिरो यूपो भवति' इति क्रत्वङ्कत्वेऽपि "खादिरं वीर्यंकामस्य" इति (आदि) वाक्येभ्यः पुरुषार्थतापि । ततरच 'कलौ संकीर्त्य केशवम्' इत्यत्र संकीर्तनत्वेनोभयोः फलाकाङ्कायां यदाप्नोति तदाप्नोतीति फलान्वयो घटत एव । इत्थं च सर्वेषामेव नामकीर्त-नादिपराणां वाक्यानां फलपरत्वमेव ज्ञेयम् । एवमतत्परत्वमपि प्रतीयमानार्थ-तात्पर्यराहित्यरूपं न, बाधकसत्त्वात्, नापि साधकाभावात्, अर्थान्तरपरत्व-रूपस्य बाधकस्य निरासात्। अर्थान्तरपरत्वे निराकृते स्वाध्यायाध्ययन-विधेरेव साधकस्य सत्त्वाच्च । अपि च स्पष्टमुपलभ्यन्त एव कीर्तनविषया विधय: ---

> तस्मादेकेन मनसा भगवान्सात्वतां पतिः। श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च ध्येयः पूज्यश्च सर्वदा ॥ गोविन्देति सदा वाच्यम् । नामानि तद्रतिकराणि पठेदलज्जः ॥

इत्येवंजातीयका बहवः। तत्र चार्थवादिकमुक्तफलमेवेति 🛂 काप्यनु-पपत्तिः । तस्मादर्थवादत्ववर्णनं नरकायैव केषाञ्चिदिति मन्तव्यम् । तदुक्तम्—

अहो हि वाक्ये चतुरक्षरे हे पुण्यस्य पापस्य निदानभृते । उच्चारणादेव नृणां मुनीन्द्रा नारायणश्चेति न चार्थवादः ॥ इत्यादि । अथ महाफलं कथमल्पेन लभ्येतेति चेत् । वचनवलादेवेत्यवेहि । दृश्यते हि "सत्रायावगूर्यं विश्वजिता यजेत" इति सत्रफलोद्देशेन विश्वजिद्धि-धानम् । एवं ज्योतिष्टोमफलोद्देशेन सर्वेभ्यः कामेभ्यो दर्शपूर्णमासविधानम् । तत्रच्च तुल्यं फलम् । कस्तिहि महत्सु कर्मसु प्रवर्तेतेति चेत् —श्रूयताम् । तिच्च-कीषुरेव तत्र प्रवर्तेताम् । दृश्यते हि कस्मैचिन्महदेव रोचते कस्मैचिदल्प-मेवेति शक्त्यशक्त्यपेक्षया व्यवस्था कल्प्यतामिति प्रागेवोक्तप्रायम् ॥२०॥

ननु भक्तिः सुगमोपायः, अज्ञानं त्वभक्तिबीजं परमेश्वरविषयमनादि-कालप्राप्तमतिदृढं कथमतिसुकरेण भक्तियोगेन नाशनीयमत आह —

लघ्वपि भक्त्यधिकारे महत्क्षेपकमपरसर्वहानात् ॥२१॥

लघ्वपीति । सुकरमि भक्त्याख्यं साधनं महत्क्षेपकं महतो दृढभूमे-रज्ञानस्य, क्षेपकं नाशकम् । कुतः ? भक्त्यधिकारेऽपरसर्वहानाद् भक्तस्य शरणा-पन्नस्याधिकारे ज्ञानवैराग्यादीनामपरेषां सर्वेषाम्—

सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं वजा। ( भ॰ गी॰ १८।६६ )

ज्ञाने प्रयासमुदपास्यमनन्त एव जीवन्ति सन्मुखरितां भवदीयवार्ताम् । स्थानस्थिताः श्रुतिगतां तनुवाङ्मनोभि-र्ये प्रायशोऽजितजितोऽप्यसितैस्त्रिलोक्याम् ।। तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः ।

न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह ।।

यत्कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् ।

योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरिप ।।

सर्वं मद्धित्तयोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसा ।।

(भा० ११।२०।३१-३२)

इत्यादिना त्यागकथनादिति वदन्ति । तिच्चन्त्यम् ।

ज्ञानं प्लावयते नित्यं यो ज्ञानमनुवर्तते ।

ज्ञानादपेत्य या वृत्तिः सा विनाशयति प्रजाः ।।

'सर्वं ज्ञानप्लवेनैव वृजिनं सन्तरिष्यसि' ।। (भ० गी० ४।३६ )

इत्यादिवचनविरोधात् । तस्मान्नोक्ताभिप्रायः । किन्तु लघ्वपीपत्कीर्तनादि सहतः पापस्य क्षेपकं नाशकम् । अपरस्य सर्वस्य कर्मणो हानाद् हानमभ्यु-पेत्य भक्तस्य शरणापन्नस्याधिकारे द्वादशाव्दादीनामभक्ताधिकारिकत्वमिति भावः । श्रीभागवते—

कर्मणा कर्मनिर्हारो न ह्यात्यन्तिक इष्यते । अविद्वदिधकारित्वात्प्रायिवत्तं विमर्शनम् ॥ (६।१।११)

इत्यनेन कर्मात्मकप्रायदिचलस्य भक्ताधिकारित्वमुक्त्वा-

केचित्केवलया भन्त्या वासुदेवपरायणाः । अद्यं धुन्वन्ति कात्स्न्येंन नीहारमिव भास्करः ॥ (६।१।१५)

इत्यादिना शरणापन्नस्य भक्तेः प्रायश्चित्तत्वेनावतारितत्वात् । तथा गीतायाम्—

मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु। (९।३४)

इति व्लोके प्रशस्ततमनिष्कामकर्मोक्तेः । ततोऽपि रहस्यपरे-

सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेन्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः ॥ (१८।६६)

इति वाक्ये -

#### नैष्कम्यंसिद्धि परमां संन्यासेनाधिगच्छति ।

इति पद्योक्तिनिष्कामकर्मत्यागिविशिष्टपरमेश्वरशरणापितिरूपभक्तिकथनं पूर्वार्धेनोत्तरार्धस्य तादृशाधिकारिणः सक्नत्कीर्तनस्मरणाद्युत्पादनेन सर्वपाप-क्षयं जनियष्यामीति तात्पर्यं भगवत इति वदन्ति । एतदिप चिन्त्यम् । गीता-वाक्यस्य ज्ञानजननेन सर्वपापं नाशिष्ध्यामीत्यत्रैव तात्पर्यात्पूर्वापरपर्यालोचन-तस्तयैवावगमात् । तस्मादयमर्थः सूत्रस्य । लध्विप कीर्तनादिकं महद्भवित । यतः शरणापन्नस्य सर्वहानात् । ऋणित्वाद्यभावं प्राप्य क्षेपकं समस्तपाप-

नाशकं भवतीति । तथा च स्वरूपलाघवेऽपि फलद्वारके महत्त्वमस्त्येवेति भावः । भगवच्छरणस्यानृणित्वमुक्तं श्रीभागवते—

देविषभूतात्मनृणां पितृणां

न किङ्करो नायमृणी च राजन् ।

सर्वात्मना यः शरणं शरण्यं

गतो मुकुन्दं परिहृत्य कृत्यम् ॥ इति ॥ २१ ॥

श्रवणकीर्तनादेः पापनिवर्तकत्वात् 'प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकम्' (विष्णु ॰ २।६।३४) इत्यादिना प्रायश्चित्तरूपत्वोक्तावपि प्रायश्चित्तान्तरधर्मास्तु नाया-न्तीत्यत आह—

#### तत्स्थानत्वादनन्यधमंः खलेवालीवत् ॥२२॥

तत्स्थानत्वादिति । श्रवणकीर्तनादिकमनन्यधर्म एव प्रायिवत्तान्तर-विहितधर्मरिहतमेव। कुतः ? तत्स्थानत्वात्-प्रायिवत्तस्थानत्वात्-प्रायिवत्तस्थाने तद्विधानादिति यावत् । तत्र दृष्टान्तः, खलेवालीवत् । यथा 'खलेवाली यूपो भवति' इत्यत्र पशुयोजने यूपकार्ये खलेवाली विधिरिति न यूपधर्मास्वी-करणादिप्रसङ्गः । तद्वदत्र नखलोमादिवपनानां प्रायिवत्तधर्माणामप्राप्ति-रिति । ननु किं विनिगमकम्, 'प्रायिवत्तन्तु तस्यैकम्' (वि० २।६।३४) इत्यादौ प्रायिवत्तस्यमंप्राप्तये । न तत्संज्ञाविधिः । किन्तु हरिस्मरणादेः प्रायिवत्तन्कार्ये विधिरिति चेत्, पापक्षयरूपफलसंयोगलाभस्यैव विनिगमकत्वात् । संज्ञा-विधौ तु तन्न स्यात् । न च कीर्तनादेरिप पापक्षयहेतुत्वात्प्रायिवत्तत्वमेवेतिः वाच्यम् ।

> प्रायो नाम तपः प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते । तपोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ॥ (अङ्गिरस्समृ०)

इत्यनेन तपिस प्रायश्चित्तशब्दो मुख्योऽन्यत्र गौण इति मन्तव्यम् ।

प्रायिश्चत्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै। यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम्।। (विष्णु-पु०)

इत्यत्र पष्ठी तु पश्चम्यर्थे बोध्या ॥२२॥

स्यादेतत् । परन्तु भक्तावधिकारी कः प्राणी कि कर्मणीव स्वाध्याया-ध्ययनादिसम्पन्नो द्विज एव उत ब्रह्मविद्यायामिव साधनचतुष्टयसम्पन्न एवो-त्तमस्तत्राह—

## श्रानिन्द्ययोन्यधिकियते पारम्पर्यात् सामान्यवत् ॥२३॥

आनिन्द्येति । निन्दितचाण्डालादियोनिपर्यन्तो जन्तुः सर्वोऽपि भक्ताव-धिक्रियते, 'अपि वा चाण्डालः शिव इति वाचं वदेत् तेन सह संवसेत्' ।

> अहो बत श्वपचोऽतो गरोयान्, यिजह्वाऽग्रे वर्तते नाम तुभ्यं यन्नामधेयश्रवणानुकीर्तनात् । यत्त्रह्वणाद्यत्स्मरणादिष क्वचित् श्वादोऽिष सद्यः सवनाय कल्पते ॥ (भा० ३।३३।६)

किरातहूणान्ध्रपुलिन्दपुल्कसा आभीरकङ्का यवनाः खशादयः । येऽन्ये च पापा यदपाश्रयाश्रयाः

शुध्यन्ति तस्मै प्रभविष्णवे नमः ॥

बाह्यणाः क्षत्रिया वैश्याः स्त्रियः शूद्रान्त्यजाह्यः । यत्र तत्रानुकुर्वन्तो विष्णोर्नामानुकीर्तनम् ।। सर्वपापविनिर्मुक्तास्ते यान्ति परमां गतिम् । चण्डालादयोऽपि श्रेष्ठाः स्युविष्णुभक्तिपरायणाः ।। तप्तमुद्रा ह्यन्त्यजाय हरिणा निर्मिता पुरा । स्तेनः सुरापो मित्रध्रुक् ब्रह्महा गुरुतल्पगः ॥ स्त्रीराजिपतृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे। सर्वेषामप्यघवतामिदमेव सुनिब्कृतम्।। नामन्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मितः।।

इत्यादिश्रुतिसमृतिवाक्येषु सर्वाधिकारलाभात्। ननु चण्डालादीनां वेदाध्ययना-भावात्कथं तदर्थंज्ञानं विना भक्तिसिद्धिरत भाह-पारम्पर्यादिति। उपदेश-पारम्पर्यसम्भवादित्यर्थः। तथा च तेषामिप स्यात्।

> न वेदः प्रणवं त्यक्त्वा मन्त्रो वेदसमुत्थितः । तस्माद्वेदः परो मन्त्रो वेदाङ्गश्चागमः स्मृतः ।। वेदेन साध्यते सर्वं ग्रहयज्ञादिभिः किल । न वेदेन विना यज्ञा न वेदा यज्ञवाजिताः ।। तस्माद्वेदः परो मन्त्रो न मन्त्रो वेद उद्गतः । न मन्त्रे चाधिकारोऽस्ति शूद्राणां नियमः परः ॥

'मन्त्राभावादमन्त्रेण भाषितं सर्वकर्म हि' इति कापिलपश्वरात्रोक्तेः,

याबद्धणीनि मन्त्राणां शूद्राय प्रतिपादयेत्। ताबत्यो ब्रह्महत्याः स्युः स्वयमाह प्रजापितः।।

इति शातातपोक्तरेच । शूद्रेभ्यो मन्त्रदाननिषेधेन दीक्षानिधकारतुरयन्यायेन हीनानां सर्वेषां भक्तावनिधकारज्ञापनाच्चेत्यवेदमूलकज्ञानसम्भवात् । दीक्षा-निषेधवचनानाम्—

> बाह्यणाः क्षत्रिया वैश्याः शुद्रा ये शुद्धयोऽमलाः । तेषां मन्त्राः प्रदेया वै न तु सङ्कीणधर्मिणाम् ।।

इति भविष्योत्तरवचनानुसारादसच्छूद्रादिनिषेधपरत्वात्।

स्वाहाप्रणवसंयुक्तं मन्त्रं शूद्रे ददद् द्विजः। शूद्रो निरयगामी स्याद्विप्रः शूद्रत्वमाप्नुयात्।। इति पद्मपुराणादिवाक्यानुसारान्मन्त्रविशेषप्रदानानधिकारपरत्वात् ।

न वैदिकं जपेच्छद्रः स्त्रियश्चैव कदाचन । नमोऽन्तं शिवमन्त्रं वा वैष्णवं नेष्यते बुधैः ।। स्त्रीशूद्राणामयं मन्त्रो नमोऽन्तश्च शुभावहः । एतज्ज्ञाता महासेन चण्डालानपि दीक्षयेत् ।।

इति याज्ञवल्क्ययामलादिवचनैर्नमोऽन्तादिष्वधिकारात् तत्तुल्यन्यायेन 'सर्वत्र भक्तावधिकारोऽस्त्येव सामान्यवत् । यथा—

> क्षमा सत्यं दया शौचं दानिमिन्द्रियनिग्रहः । अहिंसा गुरुशुश्रूषा तीर्थानुसरणं सदा ॥ आर्जवं लोभशून्यत्वं देवब्राह्मणपूजनम् । अनसूया तथा धर्मः सामान्यः परिकोतितः ॥

इति मन्वाद्युक्तसामान्यधर्मे सर्वस्याधिकारस्तद्वदिति भावः ।केचित्तु मोक्षधर्मे शुकस्य व्यासाश्रमप्राप्तौ वेदं प्रकृत्य —

> सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वो भद्राणि पश्यतु । इत्युक्त्वा--श्रावयेच्चतुरो वर्णान्कृत्वा ब्राह्मणमग्रतः । वेदस्याध्ययनं हीदं तत्त्वार्थसहितं स्मृतम् ।।

इति ब्राह्मणाग्रकरणेन सर्वस्यापि सार्थवेदश्रवणेऽधिकारकथनात्।

वस्तुतो ब्राह्मणत्वादिजातेर्दुर्वचत्वाद् दुर्ज्ञेयत्वाच्च न सा तत्राधिकारि-विशेषणम्; किन्तु सत्यादिगुणवत्वलक्षणमेव ब्राह्मणत्वम् । वनपर्वणिः सर्प-युधिष्ठिरसंवादेन तथावगमात् । तथा हि अगस्त्यशापान्नहुषो राजा सर्पयोनि प्राप्तो युधिष्ठिरमुखाद् ब्रह्मविद्याधिकारिणं ब्राह्मणं निर्णेतुं युधिष्ठिरमुवाच—

> बाह्मणः को भवेद्राजन् वेद्यं किञ्च युधिष्ठिर । बवोह्याप्तमति त्वां हि वाक्येरनुमिमीमहे ॥

# तमाह युधिष्ठिरः —

सत्यं दानं क्षमा शीलमार्जवश्च तपो घृणा। दृश्यन्ते यत्र राजेन्द्र स ब्राह्मण इति स्मृतः।। इति।

#### सर्पः —

चातुर्वर्ण्ये प्रमाणं च सत्यं च ब्रह्म चैव हि। शूद्रेष्विप च सत्यं च दानमकोध एव च।। इति।

### युधिष्ठिरः —

शूद्रे चैताद्भवेल्लक्षम द्विजे तच्च न विद्यते। न वं शूद्रो भवेच्छ द्वो ब्राह्मणो न च ब्राह्मणः।। यत्रैतल्लक्ष्यते सर्प वृत्तं स ब्राह्मणः स्मृतः। यत्रैतन्न भवेत्सर्पं तं शूद्रमिति निर्दिशेत्।।

### जातिवैयर्थ्यमाशङ्कते सर्पः —

यदि वे वृत्ततो राजन् ब्राह्मणः प्रसमीक्षितः। वृथा जातिस्तथायुष्टमन्कृती यावन्न विद्यते।। इति।

# दुर्जे यत्वाद्दुर्वेचत्वाज्जातिर्व्यर्थे वेत्याह युधिष्ठिरः —

जातिरत्र महासर्प मनुष्यत्वे महामते।
सङ्करात्सर्ववर्णानां बुष्परीक्ष्येति मे मतिः।।
सर्वे सर्वास्वपत्यानि जनयन्ति सदा नराः।
वाङ्मेथुनमथो जन्म मरणं च समं नृणाम्।।
इदमार्षे प्रमाणं च ये यजामह इत्यपि।
तस्माच्छीलं प्रधानेष्टं विदुर्ये तत्त्वदिशनः।।
प्राङ्नाभिवर्धनात्पुंसो जातकमं विधीयते।
तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते।।

तावच्छ्रद्वसमो ह्येष यावद्वेदे न जायते।
तिस्मन्नेवं मितद्वैषे मनुः स्वायम्भुवोऽबवीत्।।
कृतकृत्याः पुनवंणां यदि वृत्तं न विद्यते।
संस्कारस्त्वत्र नागेन्द्र बलवान्प्रसमीक्षितः।।
यत्रेदानीं महासर्ष संस्कृतं वृत्तमिष्यते।
तं ब्राह्मणमहं पूर्वमुक्तवान् भुजगोत्तम।। इति।

तादृशमेव ब्राह्मणत्वं ''ब्राह्मणो निर्वेदमायात्'' इत्यत्राभिप्रेतम्, न जातिरूपम्। अत एव शौनकादिभिर्महर्षिभिः प्रतिलोमोऽपि सूतो धर्मान् श्रोतुं 'पौराणिकः कृत इति प्राहुः। तन्न युक्तम्। 'अथ हास्य वेदमृपश्रृण्वतस्त्रपु-जतुभ्यां श्रोत्रप्रप्रणम्, अध्ययने जिह्वाच्छेद, अर्थावधारणे हृदयविदारणम्।

> नाग्निर्न यज्ञः शूद्रस्य तथैवाध्ययनं कुतः। केवलैव तु शुभूषा त्रिवर्णानां विधीयते।।

इत्यादिस्मृत्या शूद्रोपलक्षितनीचजातेर्नाह्यणाग्रकरणेनापि वेदवेदान्ताध्ययन'पूर्वकार्थग्रहणेऽधिकारवर्जनात् । वेदान्तस्त्रेष्वपि शूद्राधिकरणेनापि तथैव
प्रतिपादनात् । तस्माज्जातिर्नाधिकारिविशेषणम्, किन्तु गुणवत्त्वमेवेति रिक्तं
वचनम् । नीचादपि गुप्तोत्पन्नस्य संस्काराल्लब्धजातिकस्य गुणवत्त्वमात्रेण
'विद्यायामधिकारो भवतीत्यर्थे दिशितवाक्यानां तात्पर्यात् । महाभारते मतङ्को'पाख्यानादेस्तथावधारणात् । तत्र नीचाद्ब्राह्मण्यामुत्पन्नस्य मतङ्कस्याप्राकटचे ब्राह्मणस्य प्राकटचे च ब्राह्मण्यहानेः श्रवणादित्यास्तां विस्तरः ।
'तस्माच्छूदादिना नीचेन पुराणश्रवणभाषाप्रबन्धाध्ययनत एव ज्ञानमुत्पाद्य
'भक्तिः सम्पादनीयेति सिद्धम् । स्यादेतत्, कथं संकीर्तनलक्षणायां भक्तौ तु
'द्विजोऽधिक्रियते।

स्त्रीशूद्रद्विजबन्धूनां त्रयो न श्रुतिगोचरा। इति भारतमाख्यानं कृपया मुनिना कृतम्।। (भाग॰ १।४।२५) इति स्त्रीशूद्रादीनामर्थे भारतिनर्माणात्, भारतशब्दस्य च पुराणमात्रोपलक्ष-णत्वात्, संकीतंनस्य च पौराणत्वात्स्त्रीशूद्रमात्राधिकारत्वनिर्णयात्। न हि केशवसङ्कीतंनं कुर्यादिति क्विचिद्वेदे श्रूयते । ननु "अस्य महतो भूतस्य निःश्व-सितमेतद्यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वाङ्गिरस इतिहासपुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि" इति श्रुतेः ।

> पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गिमिश्रिताः । वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश ॥ (याज्ञः स्मृः ११३)

इति स्मृतेश्च वेदानामिव पुराणेतिहासादीनामिप ब्यासतः प्रकटानां नित्य-सिद्धत्वाद्वेदार्थे स्वतःप्रमाणत्वाच्च कथन्तदर्थस्य स्त्रीशूद्रमात्राधिकारत्वम्, न द्विजाधिकारत्वमिति चेत्, न, कथि च्वत्समप्रमाणत्वेऽपि श्येनादिवाक्यानां सकाम-परतावत्पुराणवचसां 'स्त्रीशूद्रद्विजबन्धूनाम्' इत्यादिवाक्यतः स्त्रीशूद्रादि-परत्वेन तथा कल्पनात् । किञ्च, क्षत्रियादीनामध्यापनादिव्यापाराभावात् स्यात्कथि चत्सञ्जीतंनाधिकारः । ब्राह्मणानान्त्वध्यापनादिव्यापृतानां न कथ-ञ्चित्सञ्जीतंनकालो लभ्यत इति ब्राह्मणेतराधिकारं भजनम् । नित्यकर्म-व्यापृतानां सञ्जीतंने कालाभावात् । किञ्च,

## ऋग्वेदोऽथ यजुर्वेदः सामवेदो ह्यथर्वणः। अधोतास्तेन येनोक्तं हरिरित्यक्षरद्वयम्।।

इत्यनधीतस्य नामसङ्कीर्तंनेनाधीतसम्पत्तिश्रवणादनधीतशूद्राधिकारत्वं निर्णीयत इति चेत् । अत्र वदन्ति-एवं हि ज्योतिष्टोमाद्यनुष्ठानं काम्यकर्मानुष्ठानं, च
न स्यात् । ब्राह्ममुहूर्त्तंमारभ्य नित्यकर्मावष्ठद्धत्वात्कालस्य । यदि च कथिन्चत्सोढ्त्रा ज्योतिष्टोमाद्यनुष्ठानं तुल्यिमदं सङ्कीर्तंनेऽपि, तस्यापि विहितत्वात् ।
यच्चोक्तं ''ऋग्वेदः' इत्यादिवाक्याच्छूद्राधिकारत्विमति, तञ्चानिष्टम्,
सर्वाधिकारत्वात् । न चैतदैकान्तिकं शूद्राधिकारत्वसूचकं लिङ्गम् । तथा हि
येनोक्तं हरिरित्यक्षरद्वयं तेनाधीता इति प्रत्यक्षबाधितम् । अथ प्रशंसा क्रियते ।
ब्राह्मणस्यापि सा सम्भवतीति नासाधारणं शूद्रलिङ्गम् । अधीतवतापि येन
ब्राह्मणेन हरिरित्युक्तं तेनाधीता इति । यच्चोक्तम्—'स्त्रीशूदिद्धजबन्धूनाम्'
इत्यादिवाक्यावष्टम्भेन सङ्कीर्तंनस्य शूद्राधिकारत्वम् । तत्रोच्यते—सत्यं स्त्री-

त्रूदादीनामर्थे भारतादिनिर्माणम् न तु तन्मात्रार्थे, तत्र ब्राह्मणादीनामपि धर्मनिरूपणात् । 'इतिहासपुराणाभ्यां वेदं समुपवृंहयेत्' इति ब्राह्मणादिकतृ वेदार्थनिर्णायकत्वेनोपादानाच्च । वस्तुतस्तु वेदानामिव पुराणानामपि नित्यसिद्धत्वात्स्वाध्यायाध्ययनविधिपरिगृहीतमध्ययनं दृष्टार्थम्, त्रैवणिकानां तदर्थेषु
ज्ञानयज्ञादिष्विव कीर्तनेऽप्यधिकारमाक्षिपति, श्रवणद्वारा च तुरीयादेरिति न
कोऽपि दोषः । यच्चोक्तं सङ्कीर्तनं न वैदिकमिति, तदिप न युक्तम् । "तमु
स्तोतारः" इत्यादिश्रुतिवोधितत्वात्। तस्मात् सङ्कीर्तनस्य पौराणत्वात्स्त्रीज्ञूद्वाधिकारत्वमेवेति- रिक्तं वचः । यदप्युक्तं ब्राह्मणानामध्यापनादिव्यापृतत्वेन
सङ्कीर्तनकालाभावादब्राह्मणाधिकारं सङ्कीर्तनमिति भाव इति, तदिप न
युक्तम् । अध्यापनादेरावश्यकत्वाभावात् ।

षण्णां तु कर्मणामस्य त्रीणि कर्माणि जीविका । याजनाध्यापने चैव विशुद्धाच्च प्रतिग्रहः ॥ (म.स्मृ. १०।७६)

इति वृत्त्यर्थत्वेन विध्यभावाच्च ज्योतिष्टोमाद्यननुष्ठानप्रसङ्गाच्च । वस्तुतस्तु 'श्रावयेच्चतुरोवर्णान्' इत्यस्य ''एतया निषादस्थपित याजयेत्' इतिवत्प्रयोज्य-व्यापारपरत्वेन श्रवगविधिपरत्वात्तस्य चाध्यापनविधिवद् दृष्टार्थत्वात् पुराणार्थज्ञानकामाश्चत्वारो वर्णाः पुराणानि श्रृणुयुरित्यर्थोऽवसीयते । तत-श्चोत्तरत्र क्रतुष्वध्ययनविधिसिद्धार्थज्ञानवतामिव पौराणेषु कर्मसु श्रवणविधिसिद्धार्थज्ञानवतामिव पौराणेषु कर्मसु श्रवणविधिसिद्धार्थज्ञानवतामिव पौराणेषु कर्मसु श्रवणविधिसिद्धार्थज्ञानवतां चतुर्णां वर्णानामधिकारो निश्चेयते ।

'श्वादः शुद्धचे रन् यस्य कीर्तनात्' इत्यादिवचनात्तु चाण्डालादीनाम-प्यधिकारः । तेषां हि पुराणश्रवणाभावेन शूद्रस्येवाध्ययनाभावेन वैदिकेषु कर्मसु पौराणिकेषु सङ्कीर्तनादिषु न्यायेनाधिकाराभावेऽपि "एतया निषाद-स्थपति याजयेत्" इति निषादेण्टाविव निषादस्योक्तवचनादिधकारो निर्णीयते । तस्मात् सिद्धं गुणनामकीर्तनं सर्वाधिकारमिति । लिङ्गपुराणे ऋषय ऊचुः —

> कृष्णस्तुष्यति केनेह सर्वदेवेश्वरेश्वरः। वक्तुमर्हसि चास्माकं सूत सर्वार्थविद्भवान्।।

सूत उवाच—

पुरा पृष्टो महातेजा मार्कण्डेयो महामुनिः। अम्बरोषेण विप्रेन्द्रास्तद्वदामि यथातथम्।।

इत्यम्बरीषमार्कण्डेयसंवादं प्रक्रम्य--

पुरा त्रेतायुगे कित्वत्कौशिको नाम वै द्विजः।
वासुदेवपरो नित्यं सामगानरतः सदा।।
भोजनासनशय्यासु सदा तद्गतमानसः।
उदारचरितं विष्णोर्गायमानः पुनः पुनः।।
विष्णुस्थलं समासाद्य हरेः क्षेत्रमनुत्तमम्।
अगायद् हरिं तत्र लयतालसमन्वितम्।।

इत्यादिना भगवद्गुणगायकस्य कौशिकस्य तदन्नदातुश्च पद्माक्षस्य नित्यं तद्गानं श्रुण्वतः, तिष्छिष्याणां च राजन्यवैश्यविशाणां गानविद्याधिकारिणां वासुदेवपरायणानां गालवनामकस्य वैश्यस्य च विष्णुपरायणस्य सभायंस्य तद्गानं श्रुण्वतोऽन्येषां च ब्राह्मणानां श्रुण्वतां स्वगुणगानार्थं कलिङ्गराजेन कृतेऽपि निग्रहे विष्णुगुणव्यतिरिक्तगाननिवृत्तानामेतेषां सर्वेषां कालगतिं गतानाम्—

वेष्टितः स्वगणै राजन् ब्रह्मा प्राह च तान्सुतान् ।

कोशिकादीन्द्विजानद्य वासुदेवपरायणान् ।।

गानयोगेन ये नित्यं पूजयन्ति जनादंनम् ।

तानानयत भद्रं वो यदि देवत्विमच्छणः।।

इत्यादिना विष्णुलोकनयनं भगवदनुग्रहश्च श्रूयते।

ततोऽवलोक्य भगवान्हरिर्नारायणः प्रभुः। कौशिकेत्याह सम्प्रीत्या तांश्च सर्वान्यथाक्रमम्।। जयघोषो महानासीन्महाश्चर्ये समागते। ब्रह्माणमाह विश्वात्मा शृणु ब्रह्मन्यथोचितम्।। कौशिकस्य तु ये विष्ठाः साध्यसाधनतत्पराः ।
हिताय सम् प्रवृत्ता ये कुशस्थलिनवासिनः ।।
मत्कीतिश्रवणे युक्ता गानतत्त्वार्थकोविदाः ।
अनन्यदेवताभक्ताः साध्या देवा भवन्त्वमे ॥
मत्समीपे तथान्यत्र प्रवेशं देहि सर्वदा ।
एवमुक्तवा पुनर्देवः कौशिकं प्राह माधवः ॥
स्वशिष्यस्त्वं महाप्राज्ञ संसक्तो मम वै सदा ।
गणाधिपत्यमापन्नो यत्राहं त्वं समास्स्व वे ॥
गालवं मालतोञ्चैव प्राह दामोदरो हिरः ।
मम लोके यथाकामं भार्यया सह गालव ॥
दिव्यरूपधरः श्रीमान् शृण्वन्गानिमहाधिपैः ।
आस्स्व नित्यं यथाकामं यावल्लोका भवन्ति वे ॥
पद्माक्षमाह भगवान् धनदो भव मानद ।
धनानामोश्वरो सूत्वा यथाकालं हि मां पुनः ॥
आगम्य दृष्ट्वा नत्वा च कुरुष्व च यथासुखम् ॥ इत्यादि ।

#### अम्बरीषं प्रति--

तस्मास्वया महाराज विष्णुक्षेत्रे विशेषतः।
अर्चाद्यं गाननृत्यादि वाद्योत्सवसमन्वितम्।।
कर्तव्यं विष्णुभक्तैर्हि पुरुषैरनिशन्नृप।
श्रोतव्यं चत्वया नित्यं स्तोतव्योऽसौ हरिस्त्वया।।
विष्णुस्तोत्रन्ततो विद्वान् कारये.द्भक्तिसंयुतः।
गाननृत्यादिकं चैव विष्ण्वाख्यानकथां तथा।।
जातिस्मृति च मेधां च तथैव परमोन्नतिम्।
प्राप्नोति विष्णुसालोक्यं सत्यमेतन्नराधिप।। इति।

ततोऽग्रिमाघ्याये कौशिकादीनां गानयोगेन भगवदनुग्रहमवलोक्यानु-तप्तो नारदस्तपस्तप्त्वाकाशवाचा नियुक्तो गानबन्धुमुलूकेन्द्रं प्रति गत उलू-केन्द्रमाह 'श्रुणु सर्वं यथातथम्' इत्युपक्रम्य— यद्त्तं यद्धुतं चैव यद्वाचा श्रुतमेव च। यदधीतं मया सर्वं कलां नाहंति षोडशीम्।। विष्णोर्माहात्म्ययुक्तस्य गानयोगस्य वै ततः।।

इत्यादिना गानयोगविषये तं प्रार्थितवान् । गानवन्धुरिप भुवनेशं नाम राजानं प्रकृत्य—

तस्य राजः पुराऽम्याशे हरिमित्र इति स्मृतः ।
बाह्मणो विष्णुभक्तश्च सर्वद्वन्द्वविविज्ञितः ।।
नदीपुलिनमासाद्य प्रतिमां स हरेः शुभाम् ।
अभ्यर्च्य च यथाशास्त्रं घृतदध्युत्तरं बहु ।।
मिष्ठान्नं पायसं दत्वा हरेरावेद्यपूर्वकम् ।
प्रणिपत्य यथान्यायं तत्र विन्यस्तमानसः ।।
अगायत हरि साक्षात्तालवर्णलयान्वितम् ।।

इत्यादिना भगतर्गुणगायकं हरिमित्रं प्रशस्य तत्प्रतित्रन्धकर्तुश्च राज्ञो यम-यातनां निरूपितवान् । न चैतदब्राह्मणविषयम् ।

> ब्राह्मणो वासुदेवाख्यं गायमानोऽनिशं नृप। हरेः सालोक्यमाप्नोति रुद्रज्ञानाधिको भवेत्।। अन्यथा नरकं गच्छेद् गायमानोऽन्यदेव हि।।

इति तत्रैव। याज्ञवल्क्ये च--

गोतज्ञो यदि गोतेन नाप्नोति परमं पदम् । रुद्रस्यानुचरो मूत्वा सह तेनैव मोदते ।। तालज्ञश्चाप्रयासेन मोक्षमार्गं स गच्छति । (या० स्मृ• ३।११६)

इत्यादिना ब्राह्मणादिसाधारणसर्वजनकर्तव्यताप्रतिपादनात्। तित्सद्धं ब्राह्मणे-नापि विष्गोर्गुणगानं कर्तव्यमिति, श्रोतव्यं च तदिति। तच्छ्रोतृणां पद्माक्ष-प्रभृतीनामुत्तमगतिश्रवणात्, भगवति चित्तानुरागहेतुत्वाच्च। स्यादेतत् । परन्तु साधुगव्देनैव तच्छ्रोतव्यं कर्तव्यं च न भाषाप्रबन्धा-दिना श्रोतव्यं कर्तव्यं वा "न म्लेच्छितवै नापभाषितवै म्लेच्छो वा एष यदप-शब्दः" इति निषिद्धत्वादिति चेत्, असाध्वेतत्, तस्य विहितत्वेन निषेधा-प्रवृत्तेः । न च भगवद्गुणनामकोर्तनकर्तव्यताविधेरुक्तनिषेधानुरोधेन सङ्कोचो युक्तः, साधुग्रब्देनैव भगवद्गुणनामकोर्तनं कर्तव्यमिति वाच्यम्, निषेधस्य रागप्राप्तविषयत्वेनाप्युपपत्तेः । न चैवं साक्षाच्छ्रूयते साधुग्रब्देनैव भगवद्गुण-नामकोर्तनं कर्तव्यमिति । अपि च निषेधो हि प्राप्तिमपेक्षते । प्राप्तिश्च रागतो विधितो वा । तत्र प्राक्रतवाक्यैभंगवद्गुणानुवादो न रागतः प्राप्तः, भोजनवद्दृष्टफलत्वाभावात् । विधितः प्राप्तत्वेन सिद्धं समीहितम्, तत्र निषेधाप्रवृत्तेः, विहितनिषिद्धत्वे विकल्पापत्तेः । षोडशिग्रहणवत्पक्षे विहित-रवसिद्धेः ।

न च यथाकथञ्चिद्भगवद्गूणानुवादो लोकपूज्यताहेतुरिति रागतः प्राप्तिमिति वाच्यम् । तथा सित संस्कृतवाक्यैरिप भगवद्गुणानुवादस्याविहितत्वापत्तेः, अग्निहोत्राद्यनुष्ठानस्यापि तथात्वाच्च । तस्माद्भगवद्गुणानुवादकर्तव्यताविधौ सामर्थ्यात्करणत्वेन जिह्ने वाधिकारित्वेन मनुष्यमात्रमिव
सामर्थ्यात्संस्कृतप्राकृतसाधारणवाक्यमन्वेतीत्यवश्यमभ्युपेयम् । ततः सिद्धं
भाषयाऽपि गुणनामकीर्तनं कर्तव्यमिति ।

तस्मात्केनाप्युपायेन मनः कृष्णे निवेशयेत् । स्तवैरुच्चावचैः स्तोत्रैः पौराणैः प्राकृतैरपि ।। (भाग० ७।१।३१)

इत्यादिनाऽपि तथा बोधनादिति दिक् । स्तवो गुणकीर्तनानि । स्तोत्रैरिति ग्रन्थनामधेयन्तेषामुच्चावचत्वं दर्शयति—पौराणैः प्राकृतैरिति । एवं नीचकर्तृंक-भगवद्गुणगानादिश्रवणेऽपि दोषाभावः । "अपि वाऽयं चाण्डालः शिव इति वाच वदेत्तेन सह संवसेत्तेन सह भुञ्जीत" 'बद्द्वचक्षरं नाम गिरेरितं नृणाम्' इत्यादिश्रुतिपुराणवचनेभ्यः सकृद्नामसङ्कीर्तंनेऽपि दुरितनिकरभञ्जनतो नीचानामपि व्यवहार्यंत्वोक्त्या तदवगमादिति ।

ननु तथापि कथं कीर्तनं सर्वाधिकारम् । मुमुक्षूणान्तत्राधिकारा-भावात् । तेषाम्—

> नैव तस्य कृतेनार्थो नाकृतेनेह कश्चन । न चास्य सर्वभूतेषु कश्चिदर्थव्यपाश्रयः ॥ भ० गी० ३।१८)

इत्यादिना कर्मकरणसाध्यफलाद्यभावश्रवणादिति चेत्। सत्यम्। यद्यपि तेषां सकलपापक्षयस्य ज्ञानेनेव वृत्तत्वान्न तदुद्देशेन प्रवृत्तिः, नापि फलान्तरोद्देशेन, निष्कामत्वात्। तथापि भोजनादाविव चित्तविश्रान्तिरूपदृष्टसुखार्थं तेषान्तत्र प्रवृत्तिः। शुकादीनान्तथा श्रवणात्। सङ्कीर्तनं कुर्वतां सद्यश्चित्रान्ते-रनुभवाच्च।

ननु यदि कीर्तनं दृष्टार्थं तर्हि भोजनादिवद्विध्यभावप्रसङ्ग इति चेत्, उच्यते—सङ्कीर्तनं यद्यप्यदृष्टार्थम् । सर्वत्र बहुभिर्वाक्यैः फलार्थत्वेन विधानात् । तथाप्यवघातादिवद् दृष्टार्थमपि । भवति न च तावता विध्यभावः । तथा सत्यवहननादाविष विधिनं स्यात् । तस्मात्सुखातिशयार्थमेव तेषां भगव-त्कीर्तनमिति सिद्धं कीर्तनं सर्वाधिकारमिति ।

स्यादेतत् । तथापि विदुषां बहिर्व्यापारसाध्यं कीर्तनं कथं घटते, "यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पश्येत्" (बृ० २।४।१४) इत्यादिश्रुत्या विद्यान्वतां सर्वद्वैतबाधबोधनादिति चेत् । अभिप्रायमनवगतवानिस । यतो ब्रह्मलोकं गतस्य विदुषो विविधैश्वयंसम्भावकस्य स्वभवनस्य युगपदनेकमनस्तत्सम्बन्धाद्यसम्भवैरनुपपित्तमाशङ्क्र्य "प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयित" (ब्र० सू० ४।४।९५) इति सूत्रेण तत्सम्भवं समर्थ्यं तस्याप्यसम्भवं वदन्त्यास्तादृशश्रुतेः स्वाप्यसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं तथा हीति वदता भगवता व्यासेन सुषुप्तिमुक्तान्यतरपरत्ववर्णनात् । युक्तञ्चैतत् । अन्यथा याज्ञवल्क्यप्रभृतीनान्माचार्यत्वं श्रूयमाणमनुपपन्नं स्यात् । द्वैतदृष्टत्वे तत्त्वज्ञत्वाभावात् । द्वैता-दृष्टत्वे तु शिष्यानुपलम्भादेव तदयोगादिति । अस्मन्मते तु—

नाप्रतीतिस्तयोर्बाघः किन्तु मिथ्यात्वनिश्चयः। न चेत्सुबृष्तिमूर्च्छादौ मुच्येतायत्नतो जनः॥ परमात्मावशेषोऽपि तत्सत्यत्वविनिश्चयः। न जगद्विसमृतिर्नो चेज्जीवन्मुक्तिर्न सम्भवेत्।।

इति प्रमाणातत्त्वधियां द्वैतिमिध्यात्व एव पक्षपातो न द्वैतलोप इति नानुप-पत्तिगन्धोऽपि । अत एतस्य 'तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्ये'' इत्यादिश्रुतिभिक्तः प्रारब्धभोगोऽपि सङ्गच्छते ।

ननु कथ सङ्गच्छते -

यदा पञ्चाऽवतिष्ठन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिश्च न विचेष्टेत तामाहुः परमां गतिम् ॥

इत्यादिश्रुतौ. वासिष्ठे च---

इमां सप्तपदां भूमि त्वं समाकर्णयानघ। नानया ज्ञातया सूयो मोहपङ्के निमज्जिस ॥ बहुभेदेन वादिनो योगभूमिकाः। मम त्वभिमता नूनिममा एव सुखप्रदाः।। अवबोधं विदुर्जानं तदिदं साप्तभूमिकम्। मुक्तिस्तु ज्ञेयमित्यास्ते भूमिका भूमिकाऽन्तरे ॥ ज्ञानभूमिः शुभेच्छास्या प्रथमा समुदाहृता। विचारणा द्वितीया स्यातृतीया तनुमानसा ॥ सत्त्वापत्तिश्चतुर्थो स्यात्ततोऽसंसक्तिनामिका। पदार्थभाविनी षष्ठी सप्तमी तुर्येगा स्मृता।। आसामन्तिस्थता मुक्तिर्यस्यां भूयान्न शोचित । एतासां मुमिकानां त्विमदं निर्वचनं शृण्।। कि मूढ इव तिष्ठामि प्रेक्षेऽहं शास्त्रसज्जनैः। वैराग्यपूर्विमच्छेति शुभेच्छेत्युच्यते बुधैः ।। शास्त्रसज्जनसम्पर्केवेराग्याम्यासपूर्वकम् सदाचारप्रवृत्तिर्या प्रोच्यते सा विचारणा।।

विचारणाशुभेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थेष्वरक्तता

यत्र सा तनुताभावाऽऽत्मोच्यते तनुमानसा ।।
भूमिकात्रितयाम्शसाच्चित्तेऽर्थविरतेवंशात् ।
सत्यात्मिन स्थिते शुद्धे सत्त्वापित्तरुदाहृता ।।
वशाचतुष्ट्याभ्यासादसंसर्गफला भृशम् ।
आभ्यन्तराणां बाह्यानां पदार्थानां च भावनात् ।।
परप्रयुक्तेन चिरं प्रयत्नेनावबोधनम् ।
पदार्थभाविनो नाम षष्ठी सञ्जायते गतिः ।।
भूमिषट्कचिराऽभ्यासाद्भेदस्यानुपलम्भतः ।
यत्स्वभावैकनिष्ठत्वं सा ज्ञेया तुर्यगा स्मृतिः ।।
एषा हि जीवन्मुक्तेषु तुर्याऽवस्थेह विद्यते ।
विदेहमुक्तविषये तुर्यातीतमतः परम् ।।

इत्यादिवाक्यनिकरेण भूमिकाजयलब्धाद्वितीयात्मापरोक्षप्रमाया द्वैतादर्शन एव पक्षपातकथनात् । इतरवृत्तिनिरोधेच्छासहकृतेन समाधिनैव तदानीं द्वैता-दर्शनस्योपपत्तेरिति "प्रसंख्यानेऽप्यकुसीदस्य सर्वथा विवेकख्यातेर्धर्ममेघः समाधिः" (यो० सू० ४।२९) इति सूत्रयता पतञ्जिलनापि तथाबोधनात् । तथा चास्य कथं भोगः, कथं वा सेव्यसेवकभावनिबन्धना भक्तिः स्यादिति चेत् । मास्तु भोगः, तदीयक्लेशनिचयस्य विवेकज्ञानविद्विद्यध्वीजभावत्वाद् विषय-सौन्दर्यधीपूर्वा रतिविशेषरूपा भक्तिस्तु स्यादेव । यतः —

यत्रोपरमते चित्तं निरुद्धं योगसेवया । यत्र चैवात्मनात्मानं पश्यन्नात्मनि तुष्यति ॥ (भ॰ गी॰ ६।२०)

इति वाक्यनिकरेण भगवता श्रवणादिपरिपाके च साक्षात्कृतात्मतत्त्वस्य समाधी कूटस्थस्याभिन्ने ब्रह्मणि सिचवदानन्दघनेऽनविच्छन्ने रतिविशेषरूपं प्रेम, व्युत्थाने तु दग्धघटवत्प्रमातत्त्वादिव्यवहारमनुसृत्य कीर्तनादिभक्तिः "सततं कीर्तयन्तो माम्" इत्यादिना प्रतिपाद्यते । अत एव श्रीभागवते —

त्वदवगमी न वेति भवदुत्थशुभाशुभयोगुंणविगुणान्वयांस्त्रीह देहभृतां च गिरः।
अनुयुगमन्वहं सगुणगीतपरम्परया
श्रवणभृतो यतस्त्वमपवर्गगितमंनुजैः।।

इति पूर्वोत्तरार्धाभ्यां समाधिव्युत्थानावस्थाभेदेन सगुणनिर्गुणभिक्तिभेदो विणतः। तथा हि। तत्रायमर्थः, हे भगवान् त्वदत्रगमी-श्रवणाद्यभ्यास-वलेन त्वत्स्वरूपजानवान्, भवतः-विदितात्सकाशात्, उत्थे-उत्थिते, दूरीभूते शुभागुभे तथोः मुखदुःखयोः कर्मणि पष्ठी, तेन जानाति, अपि च तिंह तदानीं देहभृतां प्राणिनाम्, गुणविगुणान्त्रयान्-उत्तमत्वाधमत्वसम्बन्धान्। न वेति इत्यनुषज्यते। तथा गिरः-शब्दादीन् विषयांश्च न वेति। अत्रानात्मा-दर्शनेनेव तद्भिक्तं प्रकृत्या इतरादर्शनेनैव तद्शंनस्य तद्भिक्तपर्यवसायित्वात्। यथा रासपञ्चाध्यायम् —

अपरानिमिषदृग्भ्यां तुषाण तन्मुखाम्बुजम्।
आपीतमपि नातृष्यत्सन्तस्तच्चरणं यथा।।
तं काचिन्नेत्ररन्ध्रेण हृदि कृत्य निमीत्य च।
पुलकारङ्गच्युपगूह्यास्ते योगीवानन्दसंप्लुता।।
सर्वास्ताः केशवालोकपरमोत्सवनिवृंताः।
जहुर्विरहजं तापं प्राजं प्राप्य यथा जनाः।।

इति समाध्यवस्थामुक्तवा व्युत्थानावस्थामाह— अनुयुगिमिति । युगं मिथुनं चिज्जडैक्यं प्रमातृत्वं दग्धपटवदनुवर्तमानमनुमृत्येत्यर्थः । अन्वहम् अहङ्कार-ममकारावनुमृत्य सगुणस्य श्रीकृष्णादेगीतं गुणकर्मजन्मवर्णनं तस्य परम्परया सातत्येन पूर्वोक्तं न वेतीत्यनुषज्यते । समाधौ विद्वान् स्वाभिन्नभगवत्स्वरूप-प्रेमानन्दिनमग्नत्वात्तत्सर्वं न वेति, व्युत्थिते तु भगवद्गुणगानानन्दिनमग्न-त्वादिति । अत उत्तमाधमजातिव्यवस्था कर्मकाण्डादिप्रामाण्यं च तत्पूर्वमेव न तदूर्ध्वमिति भावः ।

ननु विद्वदिवदुषोर्व्यवहारः समानः 'पश्वादिभिश्चाविशेषात्' इति न्यायात् । तथा च व्युत्थाने विद्वान् कर्मं वा पुत्राद्यभिमानं वा कुतो नानुसरित तत्राह—अवणेति । यतोऽपवर्गगितस्त्वं मोहलक्षणः प्राप्यात्मा त्वं मनुजैः अधिकारिभिः, श्रवणेन भगवत्कथाश्रवणादिप्रणाडचा भृतो घृतः साधकदशायाम्, अतः सिद्धदशायामपि ते संस्कारदाढर्चात्तदेवानुतिष्ठन्ति न कर्मादीत्यर्थः । जनकादिवत्कथञ्चिदनुतिष्ठन्तोऽपि न तैः संश्लिष्यन्ते, अभिमानाभावादिति भावः । ननु समाधाविवाद्वितीयात्मदर्शनतो व्युत्थानेऽपि स्वरूपानन्दमग्नास्ते मातृमानादिभेदव्यवहारं स्वप्नवत्पश्यन्तः कुतो न त्यजन्तीति प्रारब्धस्यावश्यंभाविफलत्वाद्भोगेन तत्क्षयायैव तन्न त्यजन्तीत्यवेहि । तत्रापि संसारासारतां जानतां भगवद्भक्तावेव, परेच्छया त्वन्यत्रापि प्रवृत्तिरिति विवेकः ।

ननु कथं भगवद्भक्तौ प्रवृक्तिः । भक्तेर्धमिर्थकाममोक्षेषु पुरुषार्थेव्वनन्तभावादिति चेन्मैवम् । धर्मार्थंकामानां स्वतः पुरुषार्थंत्वे गौरवादननुगमाच्च
धर्मजन्यत्वादिविशेषणं परित्यज्य सुखमात्रं पुरुषार्थं इति स्थिते समाधिसुखस्येव भक्तिसुखस्यापि स्वतन्त्रपुरुषार्थंत्वात् । तस्य मोक्षसमीपवर्तितया मोक्षान्तर्भूतत्वं योगजधर्मंजन्यतया धर्मान्तर्भूतत्वं वा यथा, तथा भक्तिसुखस्यापि
भागवतधर्मजन्यतया धर्मान्तर्भावस्य श्रद्धाजडान् प्रति वक्तुं शक्यत्वात्,
भक्तस्य संसारमोक्षावश्यकत्वान्मोक्षान्तर्गतो वा भक्तियोगः । तस्मात्पुरुषार्थंचतुष्टयान्तर्गतत्वेन स्वातन्त्र्येण वा भक्तियोगः पुरुषार्थः परमानन्दरूपत्वादिति
स्थिते तमुद्दिश्य विवेकिनां प्रवृक्तिरुचित्तैवेत्यास्तां विस्तरः ॥२३॥

अथ सर्वाधिकारत्वादेव मिलनान्तः करणानामिप राजसतामसानां सत्सङ्को सित तत्राधिकारः सम्पद्यत इत्यभिप्रेत्य तत्राधिकारोऽस्तीत्याह—

## अतो ह्यविपक्वभावानामपि तल्लोके ।।२४।।

अत इति । यतः सर्वेषामधिकारोऽतो हेतोः, अविपक्वभावानामिप निन्दाजातिस्वभावात् प्राक्संञ्चितदुष्कृतनिचयाद्वा अशुद्धान्तःकरणानामिप, तल्लोके भगवद्भक्ते सत्यधिकारः सम्पद्यते भक्ताविति विशेषेणार्थः । यत्पादसंश्रयाः सूत मुनयः प्रश्नमाऽयनाः। सद्यः पुनन्त्युपस्पृष्टाः स्वर्धुन्यापोऽनुसेवया।। (श्री. भा. १।१।१५)

तुलयाम लवेनापि न स्वर्गं नाऽपुनभंवम् । भगवत्सङ्गिसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताऽऽशिषः ॥ (श्री. भा. १।१८।१३)

न रोधयित मां योगो न साङ्ख्यं धर्म एव च ।

न स्वाध्यायस्तपस्त्यागो नेष्टापूर्तं न दक्षिणाः ।।

व्रतानि यज्ञादछन्दांसि तीर्थानि नियमा यमाः ।

यथाऽवरुन्धे सत्सङ्गः सर्वसङ्गापहो हि माम् ।।

सत्सङ्गेन हि दैतेया यातुधाना मृगाः खगाः ।

गन्धर्वाप्सरसो नागा सिद्धाद्यारणगुह्यकाः ।।

विद्याधरा मनुष्येषु वैद्याः श्रूद्राः स्त्रियोऽन्त्यजाः ।

रजस्तमः प्रकृतयस्ति स्मित्सिन्युगे युगे ।।

बह्बी मत्पदं प्राप्तास्त्वाष्ट्रकायाधवादयः ।।

(श्री भा० १९।१२।१-५)

इत्यादिना सत्सङ्गमात्रेण कृतार्थंताया उक्तत्वात् । अत एवात्र 'सत्कर्मस्विति विहाय तल्लोक' इत्युक्तम् । सेवितानामपि सत्कर्मणां भगवत्परत्वा--हेतुत्वात् ॥२४॥

ननु मलिनामलिनयोः समानशुद्धत्वे भगवत्प्राप्तिरपि तुल्यैव ृस्यात्तत्राह—

# कमैकगत्युपपत्तेस्तु ॥२५॥

क्रमैकेति । तुशब्दः शङ्काव्यवच्छेदार्थः । उपपत्तिः प्रमाणम्, गतिः प्रा<sup>दि</sup>तः, क्रमेणैकस्य परमात्मनः प्राप्तौ प्रमाणसद्भावान्न भगवत्प्राप्तिस्तुल्या किन्तु ∤मलिनानान्तु व्यवधानेनेति भावः । प्रमाणन्तु— अन्येऽपि ये विकर्मस्थाः शूद्राऽऽद्या नीचजातयः । भक्तिमन्तः प्रमुच्यन्ते कालेन मयि सङ्गताः ।।

इतीश्वरगीतादिवाक्यमित्यास्तां विस्तरः।

अथवा भजनस्य सर्वाधिकारित्वे भगवल्लोकगमनन्यवस्था कीदृशी तत्राह —अतो ह्यविपक्वेति । यतः सर्वाधिकारोऽत औत्सर्गिकं निन्द्यजातिस्व-भावाद् ब्रह्मसाक्षात्कारानुदयादपरिपक्वानुरागाणां जीवानामपि । अपिना तल्लोककामानां कीर्तनाद्यवैयथ्यीय तल्लोके भगवल्लोके गमनमित्यर्थः ॥२४॥

ननु तल्लोके परिपक्वानुरागाणामकामानामपि गमनमस्तु तत्राह— कमैकेति । तुशब्दः शङ्कानिरासार्थः । न सर्वेषां गमनम्—

ये तु निष्कलुषा लोके पुण्यपापविवर्षिताः । (भा० शां०, अ० ३४६) इत्युपक्रम्यादित्यमण्डलद्वाराऽनिरुद्धप्रद्युम्नसंकर्षणेन व्यूहक्रमेण गतिम-भिधाय—

> समाहितमनस्कास्तु नियताः संयतेन्द्रियाः। एकान्तभावोषगता वासुदेवं विशन्ति ते।। (भा० शां०, अ०१३४६)

इति क्रमेण वासुदेवगत्यभिधानात् । ततः पश्चात्-

ये तु वग्धेन्धना लोके पुण्यपापविविज्ञताः।
तेषां त्वया विनिर्दिष्टा पारम्पर्यक्रमाद्गतिः।।
चतुष्यां चैव ते गत्यां गच्छन्ति परमं पदम्।
नूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणित्रयः।।
अगत्वा गतयस्तिस्रो यद्गच्छन्त्यव्ययं हिरम्।
(भा० शां०, अ०१३५०)

इति तत्रैव भगवत्प्राप्त्यैकगत्यभिधानाच्च । तथा च वाक्यद्वयाविरोधाय पक्वापक्वानुरागभेदेन गतिभेद इत्येव कल्पनीयम् । परिपक्वानुरागाणां "न तस्य प्राणा उत्क्रामन्ति" इति श्रुतेर्मार्गगत्यभावेन भगवदभेदरूपा भगवत्प्राप्तिः, अपरिपक्वानुरागाणान्तु साधनभक्त्या तल्लोकप्राप्तिरिति ।

नतु कथमविपक्वानां साधनभक्त्या तल्लोकप्राप्तिरुच्यते । तत्त्वज्ञान
हारैव तस्यास्तत्साधनत्वस्य प्राग्व्यवस्थापनात् । तत्त्वज्ञाने च वेदान्तविचारस्यापि हेतुत्वात्तस्य ज्ञानोहेशेन ''श्रोतव्य'' इत्यादिविधिविहितत्वात्, विचारे च
''शान्तो दान्त'' इत्यादिश्रुत्युक्तशमादिसाधनचतुष्टयस्यैवाधिकारान्मिलनानांतत्राधिकाराभावादिति चेत्. मैवम् । वेदान्तविचारेऽधिकाराभावेऽपि तत्त्व
ज्ञानं प्रति साधनभक्तिवेदान्तविचारयोर्वेकित्पिकहेतुत्वेन वेदान्तविचारं विनापि

साधनभक्त्यैव तत्त्वज्ञानद्वारा तत्प्राप्तिसम्भवात् । न चाल्पायाससाध्याया

भक्तेः कष्टसाध्येन विचारेण कथं विकल्प इति वाच्यम् । विचारस्येव श्रवणादि
भक्तेरपि स्वकल्जनने वस्तुतो यज्ञाद्यनुष्ठानसाध्यश्रद्धासापेक्षत्वादायासाविशेषेण विकल्यसम्भवात्। यद्यपि पापनिवृत्तिष्ठपफलं प्रति भक्तेः श्रद्धानिरपेक्ष
त्वमुक्तम् तथापि

जातश्रद्धो मत्कथादौ निर्विण्णः सर्वकर्मसु। वेद दुःखाऽऽत्मकान्धर्मान्परित्यागेऽप्यनीदवरः॥ ततो भजेत मां भक्त्या श्रद्धालुद् ढिनिश्चयः॥

इत्यादिवाक्यान्मोक्षं प्रति श्रद्धासापेक्षत्वमस्त्येवेति स्वयं बोध्यम् । नन्वथापि विकल्पो न सम्भवति, विचारस्येव भक्तेस्तात्पर्यावधारणहेतुत्वाभावेन द्वारै-क्याभावात् । ब्रीहियवयोद्वारैक्यादेव विकल्पाभ्युपगमादिति चेत्, सत्यम् । यद्यप्यत्र द्वारभेद एव । यथा वेदान्तविचारे ब्रह्मणि तात्पर्यावद्यारणेन प्रमाणा-सम्भावनानिवृत्तौ मननादिना प्रमेयासम्भावनाद्यपसारिते तत्त्वसाक्षात्कारोदये मुक्तिः । श्रवणादिभक्त्या तु भगवदनुग्रहेण तत्त्वसाक्षात्कारपरवैराग्यप्रेम-भक्त्युदये मुक्तिरिति । यथोक्तं श्रीभागवते—

भक्तिः परेशानुभवो विरक्ति-रन्यत्र चैष त्रिक एककालः।

प्रपद्यमानस्य यथाऽश्नतः स्यु-

स्तुष्टिः पुष्टिः क्षुदपायोऽनुचासम् ॥

इत्यच्युताऽङ्घ्रि भजतोऽनुवृत्त्या भक्तिविरक्तिर्भगवत्प्रबोधः

भवन्ति वै भागवतस्य राजन्

ततः परां शान्तिमुपैति साक्षात् ॥ इति ।

अत्र प्रपद्यमानस्येति साधनभक्त्युपन्यासः । भक्तिः प्रेमलक्षणा, परेशानुभवो भगवन्मूर्तिस्पूर्तिः, अन्यत्र गृहादौ विरक्तिः, एष त्रिक एकस्मिन्काले भगवदनुग्रहतो भवति । 'ददामि बुद्धियोगं तम्' (भ० गी० १०।१०) इति वाक्यान्तरस्वारस्यादिति भावः । यथाऽक्वतो भुञ्जानस्य, तुष्टिः सन्तोषः, पुष्टिः धातुजा (शरीरजा), क्षुधाष्ट्वंसक्ष्वेत्येष त्रिक एककाले भवति, अनुघासं घासं घासम्, एवं प्रतिभजनं प्रेमादित्रिके जायमाने, अनुवृत्त्या नैरन्तर्येणा-च्युताङ्घि भजतो भगवति भक्ति परमं प्रेम, यथा प्रह्लादादेः, विरक्तिरि पूर्णा वान्तकर्तुरिव वान्ते, भगवत्प्रबोधः पूर्णा भगवन्मूर्तिस्पूर्तिः स्वरूपाव-बोधक्व । एते त्रयोऽपि भागवतस्यानन्यरतस्य भवन्ति, ततः पूर्णा भगवत्क्रपा, ततः परां शान्ति मोक्षं प्राप्नोतीति । तस्मादत्र द्वारभेदादिकल्प एव । द्वारभेदे प्रयाजावघातयोविकल्पादर्शनात् । तथाप्यत्र हरिभक्तिवेदान्तिवचार-योरेकप्रयोगविधिपरिगृहीतत्वाभावाद् द्वारभेदेऽप्युद्भिद्बलभिद्यागयोरिव विकल्पोऽभ्युपेयत इत्यास्तां विस्तरः ।

ननु कथं विकल्पः, तस्याष्टदोषदुष्टत्वात् । तथा हि । यदि हरिभक्ति-र्क्जानसाधनं तर्हि वेदान्तविचारबोधकवाक्यस्य प्राप्तं प्रामाण्यं परित्यक्तं स्यात्, अप्राप्तं चाप्रामाण्यं स्वीक्रियेत । यदा पुनर्वेदान्तविचारः साधनम्, तदा वेदान्त-विचारबोधकवाक्यस्य पूर्वत्यक्तं प्रामाण्यं स्वीक्रियेत पूर्वस्वीकृतं चाप्रामाण्यं परित्यज्येत । प्राप्तपरित्यागोऽप्राप्तस्वीकारस्त्यक्तस्वीकारः स्वीकृतपरित्यागश्चेति दोषचतुष्टयं वेदान्तिवचारावेदकवाक्ये । तथा हरिभक्त्यावेदकवाक्येऽिप
दोषचतुष्टयं योजिते सत्यष्टौ दोषाः सम्पद्धन्ते । तस्मान्न विकल्पो युक्तः,
किन्तु कथिन्चदङ्गाङ्गिभावेन समुच्चय एवोचितः, हरिभक्त्याऽन्तःकरणशुद्धया
वेदान्तिवचारेण ज्ञानप्राप्त्या मोक्षमाप्नोतीति चेत् । असाध्वेवैतत् । विकल्पस्याष्टदोषदुष्टत्वेऽिप ब्रीहियवयोरिव प्रमाणसिद्धस्यावश्यमभ्युपेयत्वात् ।
अन्यथा भक्तेः सर्वाधिकारिकत्वबोधकवाक्यानां प्रत्युत तव मतेऽप्रामाण्यम्, हरिभक्तिवेदान्तिवचारयोनिरपेक्षसाधनत्वबाधश्च प्रसज्येत । न चैतद्युक्तम् ।
तस्माद्विकल्प एव । अपि च समुच्चयोऽङ्गप्रधानभावेन वा. समप्राधान्येन वा ।
नाद्यः, एकतरस्याङ्गत्ववोधकमानाभावात् । नान्त्यः, तुल्याधिकारिकत्वप्रसङ्गादित्यादिकं स्वयं बोध्यमिति संक्षेपः ॥२५॥

सुषुम्णामार्गेण प्राणोत्क्रान्त्या ब्रह्मलोकादिगमनमप्यपरिपक्वानुरागा-णामेव साधनशक्तिमात्रवतामित्यत्र साधकान्तरमाह—

### उत्कान्तिवाक्यशेषाच्य । २६ ॥

उत्क्रान्तीति । भगवदगीतायाम्-

प्रयाणकाले मनसाऽचलेन भक्त्या युक्तो योगबलेन चैव। भ्रुवोर्मध्ये प्राणमावेश्य सम्यक् सतं परं पुरुषमुपैति दिव्यम्।। (गी॰ ८।९०)

इत्युपक्रम्य —

ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरम्मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन्देहं स याति परमां गतिम् ।। (गी० ८। १३)

इत्यनेनोक्तायामुत्क्रान्तो —

अग्निज्योंतिरहः शुक्तः वण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति बह्य बह्यविदो जनाः ॥ (गी० ८।२४) इति क्रमगत्याभिधायकवाक्यशेषात् । एवं श्रुताविष ''तयोध्वंमायन्नमृतत्व-मेति'' इत्यादिनोक्तायामुत्क्रान्तौ । ''यस्त्वेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परें पुरुषमभिध्यायीत, सतेजिस सूर्ये सम्पन्नः सामभिष्ठन्नीयते ब्रह्मलोकम्'' इत्यादि-वाक्यान्तरात्तल्लोकेऽविपक्वानां गमनित्यनुषङ्गेणार्थः । अयं भावः—परि-पक्वानुरागाणामिष तल्लोकगमने तत्र गौणभक्त्यनुष्ठानं न स्यात् । ब्रह्म-साक्षात्कारपरमानुरागाभ्यामेवोक्तिदेशा मुक्तिसम्भवात् । ननु तच्छ्वणमर्थ-वादः, लोकसङ्ग्रहार्थं वा तेषामनुष्टानम् । अन्यथा—

> यतो विधिनिषेधेषु मनुष्याणामधिकिया। अतः पशुपिशाचाद्या धर्माधर्मेऽवरा मताः।। न खल्वन्यत्र मर्त्यानां भूमौ कर्म विधीयते।।

इत्यादिवाक्यविरोधापत्तेरिति चेत्, न, तेषामसम्भवद्देवाद्यधिकारज्योतिष्टो-मादिबहुतरकर्माभावविषयत्वात् । अत एव ''तदुपर्यपि वादरायणः सम्भवात्'' (ब्र॰ सू॰ १।३।२६) इत्युपासनाधिकारे सम्भवमेव हेतुमाह स्म द्वैपायनः । एवं चाश्वमेधादिकरणमेव तेषां लोकसङ्ग्रहार्थ ज्ञानिनामिव भगवदवताराणामिव वेति दिक् ।

अय प्रसङ्गादुत्क्रान्तिगंमनमागमनं च विचार्यते। तथा हि - प्रथमं वागिनिद्रयवृत्तिमंनस्येकीभवति, मनोवृत्तिश्च प्राणेषु, प्राणाश्च विद्याकर्माद्युपाधिके
जीवे, जीवस्तु देहवीजभूतेषु भूतसूक्ष्मेषु, ततो हृदयाग्रदीप्त्या प्रकाशितद्वारवान् सर्वोऽप्युत्क्रामित । तत्राविद्वान् लोकान्तरप्राप्तये चक्ष्रादिस्थानेभ्य
उत्क्रामित, विद्वांस्त्पासनामाहात्म्याद्भगवतानुगृहीतः सुषुम्णाख्यया सूर्धंन्यनाडचोत्क्रामितः तयोद्धंमायन्नमृतत्वमेति" इति श्रुतेः । एवमृत्क्रामत उत्तरमार्गेण गमनम् । स च मार्गं इत्थम् —आदौ अचिद्वंवताम्, ततो दिनदेवताम्,
ततः शुक्लपक्षदेवताम्, तत उत्तरायणदेवताम्, ततः संवत्सरदेवताम्, ततो
देवलोकम्, ततो वायुम् वायोरादित्यम्, आदित्याच्चन्द्रमसम् चन्द्रमसो विद्युतम् विद्युल्लोकाद्वरणलोकम् तत इन्द्रलोकम्, ततः प्रजापतिलोकं प्रतिपद्यते,
ततः पुरुषं ब्रह्मलोकादागतोऽमानवः पुरुषो ब्रह्मलोके ब्रह्मपुरुषं प्रापयति ।

अयमेव मार्गो देवपथ इत्युच्यते । श्रुतौ देवरैर्चरादिभिगंमियतृत्वेनोपलिक्षतित्वात् । अयमेव ब्रह्मपथ इत्युच्यते । प्राप्तव्यत्वेन ब्रह्मणोपलिक्षतत्वात् । एतेन
गच्छन्तः पुननावतंन्ते पुरुषाः । सोऽयं मार्गः परमेश्वरोपासकानामेव । किमणान्तु
दक्षिणो मार्गः पितृयानास्य उक्तः श्रुतावेव । स यथा — प्रथमं धूमाभिमानिनीं
देवताम्, ततो रात्रिदेवताम्, ततः कृष्णपक्षदेवताम्, ततो दक्षिणायनदेवताम्, ततः
पितृलोकम्, ततश्चन्द्रम् ततस्तत्र देवसेवाकमंणि नियोज्यन्ते । ततः कर्मसु क्षीणेपु
मत्र्यंलोकमाजिगिभषवः प्रथममाकाशेनैकीभूय, ततो वायुनैकीभूय, वृष्टिद्वारा
भवि समागता अन्नरूपेण पुसि रेतोरूपेण सन्तो योषिति योनौ सिक्ता योन्यनुसारिणो जायन्ते । ते च नवमे मासि सर्वलक्षणसम्पूर्णे गर्भे विविधदुःखान्यनुभवन्तः पूर्वंकृतं कर्म स्मरन्ति भगवद्भजनं चाभिलषन्ति, ततो गर्भान्निःसृता वैष्णवेन वायुना स्पृष्टा लुष्तियो भाव्यनुसारि कर्म पुनः कुर्वन्ति,
कर्मानुसारेण च पुनर्यथालोकभोगम् । पापिनान्तु नायमारोहावरोहक्रमः,
किन्तु तृतीयः कष्टतरो मार्गो यमालये। तत्र विविधनरकदुःखभोगोत्तरमत्र
दन्दश्कादिजनमप्रतिपादनात् । अत्र साधकवाधकोपन्यासस्तु वेदान्तस्त्रे
तद्भाष्य इतीह संक्षेपः ।

ननु शुभमनुतिष्ठतां शुभा गितरशुभमनुतिष्ठतां चाशुभा गितभंवतीत्युक्तम् । तत्र सिच्चतिविधकर्मवतां तज्जन्मिन शुभमनुतिष्ठतामन्तकाले
पापकर्मजा वा यद्यशुभा गितः, तादृगिवधानामेवाशुभमनुतिष्ठतां च तादृशी
शुभा गितस्तदोत्क्रान्तिनां का वा गितभंवेदिति चेत्, उत्क्रान्त्यव्यवहितकाले
मत्यनुगुणैव गितभंवितुर्महतीत्यवेहि । अथ 'पापः पापेन कर्मणा पुण्यः पुण्येन''
इत्यादिश्वतेस्तत्रापि तज्जन्मकृतकर्मानुसारत एव गितभंवेन्न मत्यनुसारेणेति
चेत्, ''तदेव सक्तः सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषिक्तमस्य'' इति श्रुतेरासिक्तिविषय एव गितप्रतिपादकत्वात् । या मितरन्ते सा गितरस्येति—

यं यं वाऽपि स्मरन्भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवेति कौन्तेय सदा तद्भावभावितः ॥ (गी॰ ८।६)

इति भगवदुक्तेरिप शरीरावसानसमयोद्बुद्धवासनात एव तदानीं फललाभ इति प्रतिपादकत्वात् । भरतादेस्तथैव फलदर्शनाच्चान्तकालभवम-

त्यनुगुणैव गतिभंवेन्त कर्मानुसारिणी। अथास्तु मत्यनुगुणैव गतिरिति। साऽपि मितः फलोन्मुखकर्माधीनैव, न तु सन्ततस्मरणादिलक्षणदृष्टसामग्री-मात्रायत्ताऽपि। तथा हि बहुविधकर्मसु यस्य कर्मणो यादृशो विपाको भावी तदनुगुणवासनाया एवोद्गमो भवितुमहंति। "ततस्तद्विपाकानुगुणानामेवा-भिव्यक्तिर्वासनानाम्" इत्यादिना सूत्रनिकरेण शास्त्रकृद्भिस्तथैव व्यव-स्थापनात्।

सदृशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानिष । प्रकृति यान्ति भूतानि निग्रहः कि करिष्यति ॥ (गी० ३।३३ )

इति भगवद्वचनस्य च पुरुषस्वतन्त्रयत्ननिवर्तनेन कर्ममयप्रकृत्यधीनता-बोधकत्वादिति चेत् सत्यम् फलोन्मुखकर्मणेव सन्ततस्मरणासक्त्यादिना तन्मात्रहेतुभूतादृष्टलेशेन च वासनोद्गमो भवितुमह्त्येव । 'तस्मात्सर्वेषु कालेषु मामनुस्मर युध्य च' (भ० गी० ८।७) इति वचसो यं यं वापि स्मरन्' (भ० गी० ८।६) इत्यादि वचसः ——

> इन्द्रियस्येन्द्रियस्यार्थे रागद्वेषौ व्यवस्थितौ । तयोर्न वज्ञमागच्छेत्तौ ह्यस्य परिपृष्थिनौ ॥ (गी० ३।३४)

इति वचसश्च कर्माऽनधीनपुरुषप्रयत्नमात्रसाध्यसन्ततस्मरणासक्त्यादिसूचक-त्वात्फलोन्मुखकर्मव्यतिरेकेणापि वासनोद्गमाभ्युपगमे बाधकाभावात् । श्रीरामसङ्ग्रामे फलोन्मुखतादृशकर्माभावेऽपि शरीरावसानसमयभवभयजनित-रामानुसन्धानेन दृष्टसामग्रीभवेन रक्षसां समुद्धारस्य भानसिद्धत्वात् । यथा-कयञ्चिदप्यवसानसमयभगवदनुसन्धानस्य पुरुषार्थहेतुत्वेनावश्याभ्युपेयत्वात् ।

> हरिहंरति पापानि दुष्टिचित्तंरिप स्मृतः। अनिच्छयाऽपि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावकः॥

इत्यादिस्मृतेरिति दिक्।

नन्वेवं तर्हि सन्ततानुष्ठितभगवद्भजनस्यापि पुरुषस्य दृष्टसामग्रचा इव दुष्टप्रारव्यस्यापि दुर्वासनोद्बोधकत्वस्य सम्भवात्तदुद्बुद्धदुर्वासनामाहात्म्याद- नुद्धारप्रसङ्गो दुर्वारः । श्र्यते च भरतस्य राजर्षः । तथा चावसानसमयभव-स्मरणस्य प्रारब्धायतत्वसम्भवेनेदानीन्तनानामन्तकालभवदुर्वासनोद्गमशङ्क-याऽनाक्वासप्रसङ्गो दुर्वार इति चेत्, बहुतरोपदेशेऽपि सदसदभ्यासाप्रवृत्तेर-नुपदेशेऽपि तत्र प्रवृत्तेविलक्षण एव केचित् सञ्चितसदसत्कर्मणो वासनाप्रवर्तके भवतः । बहुतरोपदेशेऽपि सदसदभ्यासाप्रवृत्तिर्बलवत्तरप्रतिबन्धकाद्वा भवतीति निर्णयम् । एव च प्रतिबन्धकाभावे सति प्रवर्तककमौँन्मुख्याभावेऽपि बहुतरोप-देशादिभेदेन सदसदभ्यासो भवेत् ।

तथा च प्रतिबन्धकाभावे सित सत्पुरुषोपदेशभगवदनु चिन्तनेन सन्ततभवेन बलवत्तरिवरुद्धकर्मणाम्प्यभिभवादवसानकालभवेन सर्वविरुद्धकर्मणां विनाशा-दवसानकालात्पूर्वं विरुद्धप्रारुधस्याभिभवेन विरुद्धवासनानुन्मेषादन्तकाले सत्समरणं भवेन्न वेति नैवानाश्वासः कार्यः। प्रतिबन्धकाभावे सित जायमानं भगवदनु चिन्तनमसत्सङ्गत्यादिदृष्टसामग्रीसम्भवादुर्वासना तुनाभिभावयति न वा नाशयति । अत एव भरतस्य विपरीतफलमसत्सङ्गत्यधीनासद्धासनायत्तं श्रूयते। एवञ्चभरतादावसद्धासना सङ्गत्यधीना न प्रारुधधीनेति प्रारुधायत्ता-सद्धासनोद्गममाशङ्क्र्य नैवानाश्वासो विधयः। तथा च पुरुषेण भगविचन्तन-परेण दृष्टद्धारा प्राप्यमाणासत्सङ्गतिः परिहार्येव, असत्सङ्गतिबंलवत्तर-प्रारुधेन सम्भाव्यमानाऽपि सत्सङ्गत्यान्तेसदसद्धिवेचनेन भगविचन्तनरूपेण दृष्टप्रयत्नबाहुत्ये सित बिरुद्धकर्माभिभवात्तत एव सुपरिहारा भवेत्। एवञ्च दृष्टप्रयत्नः सद्धिषयोऽवश्यं सत्सङ्गत्या सम्पादनीय एव,सत्कर्मपक्षपातिसत्त्वां-शस्य प्रवलत्वेन दृष्टविधया सम्पाद्यमानसत्सङ्गत्यधीनसत्त्वोत्कर्षण भगविचन्तन्ति।भिवृद्धया निरुक्तदिशा सदितरसङ्गत्यादेरपि निवारणसम्भवात्।

अत्रायं विभागः — स्वत्वं स्वभावत एवेच्छापूर्वंकमिनच्छापूर्वंकं वा बलवत्. इच्छाधीनन्तु सुतरामेव बलवत् । अनिच्छायत्तभगवन्नामादिवशेना-प्यजामिलादेः समुद्धारदर्शनेनेच्छाधीनसत्त्वे बलोत्कषौचित्यात् । दुष्कमं तु सत्त्वाधीनभगविच्चन्तनादिना यथायोगमभिभाव्यं नाश्यञ्च । तमोरूपत्वाद्-दुष्कमंणः । यथा हि इच्छाऽनिच्छाभ्यामासक्त्यनासिक्तभ्यां च सुकृतदुष्कृतयो-स्तारतम्यमस्त्येव, "यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति 'इति वचनात्। इच्छाऽनिच्छाकृतपापप्रायश्चित्तगौरवलाघवदर्शनाच्च ।
एवं सुकृतदुष्कृतयोर्दृष्कृतमितदुर्वलम्, सुकृतन्तु प्रवलमेव । दुष्कृतस्यापरोक्षज्ञानमात्रनाश्यतया सुकृतस्यापरोक्षज्ञानासंश्लेषतया ''तदिधगम उत्तरपूर्वाघयोरश्लेषिवनाशौ तद्दर्शनात्'', 'इतरस्याप्येवमसंश्लेषपाते तु ' (ब्र सू०४।१।
१३-१४) इत्यादिसूत्रतो योधनात् । दुष्कृतस्य सद्वासनासमुद्भूतभगवन्नामादिस्मरणनाश्यतयाऽजामिलोपाख्यानादिना सुकृतस्यासद्वासनासम्भूतस्मरणाभिभाव्यत्वेन न हि कल्याणकृत्किश्चन् (भ०गी०६१४०) इत्यादिवचनेन
भरतोपाख्यानेन च स्पष्टं वोधनात् । एवं सदसद्वासनयोः समुन्मेषेण सदसदनुस्मरणे मुकृतदुष्कृतकर्मविशेषफलौन्मुख्यायत्ते अत्यभ्यासायत्ते वा दत्तफलकर्मलेशायत्ते वा । तत्र दृष्टसामग्रीतो मुहुर्मृहुरभ्यासेन दृदतरवासनासमर्जने
तु सदसद्वा कर्म फलोन्मुखमिप न स्वानुकृलवासनामुन्मेषयेत् । दृदतराभ्यासायत्तवासनायाः फलोन्मुखसदसत्कर्मप्रतिकूलायास्तत्प्रतिबन्धकस्वरूपत्वात् ।
एवं चायासाधीनासद्वासना चरमसमयगता फलोन्मुखमप्यसत्कर्म यथायोगमभिभावयेन्नाशयेद्वा ।

तथा हि षड्विध कर्म —केवलसात्त्विकम्, सात्त्विकराजसम्, सात्त्विकतामसम्, राजसम्, राजसतामसम् तामसं चेति । तत्र केवलसात्त्विकं भगवद्ध्यानादि, नि शेषं सकलपापहरम् । सात्त्विकराजसं हिंसारहितकायक्लेशादिसन्ध्यादिकमं, प्रायेण दुष्कमं विशेषहरम् । सात्त्विकतामसं हिंसासहितनित्यकमं,
पापसंविलतं पापविशेषहरम् । राजसं हिंसारहितं काम्यम्, कर्मफलभोगानुकूलचित्तनैर्मं ल्यकरं न पापहरम् । राजसतामसं हिंसासमेतं काम्यम्, भोगानुकूलचित्तनैर्मं ल्याधायकमपि दुःखसंविलतसुखाधायकम् । केवलं तामसं शास्त्रनिषेधलक्षणं हिंसारहितं हिंसासमेतं च दुःखैकसाधनं चित्तकालुष्यकरम् । प्रायक्वितं च त्रिविधम् । सात्त्विकराजसं सात्त्विकतामसं केवलसात्त्वकं चेति ।
सात्त्विकराजसं हिंसारहितं कायक्लेशादिमत्पूर्वोपात्तद्वितीयकर्मण्यन्तभू तम् ।
सात्त्विकतामस हिंसासमेतं पापहरं तृतीये कर्मण्यन्तभू तम् । केवलसात्त्वकं
भगवद्धयानादिलक्षणं प्रथमे कर्मण्यन्तभू तमिति नातिरेकशङ्का । एवञ्चाऽक्यासाधीना तावदसद्वासना फलोन्मुखमपि सत्कर्माभिभावियतुमिष्टे न नाश-

यितुम्, सदा तद्भावभावितः' (भ० गी० ८।६) 'न हि कल्याणकृत्किह्चत्' (भ० गी० ६।४०) इत्यादिवचनेनासद्वासनायाः सत्कर्मनाशकत्वाभावाव-धारणात्। एवं सत्सङ्गतिकरासत्सङ्गतित्यागपरवचनमिहिम्ना दृढतराभ्यास-जिनते सदसद्वासने अवसानसमयाप्रभवेऽपि स्वविरुद्धे कर्मणी फलोन्मुखेऽपि यथायोगमभिभावयत एव । तत्रापि भगवदनुचिन्तनजिनतवासना त्ववसान-समयभवाष्यसत्कर्म स्वगतदाढ्यं तारतम्येनाभिभावयेन्नाशयेच्च । तथैव प्रमाणनिकरैरवगमात्।

एवं यद्यवसानकाले सत्कर्म फलोन्मुखं सत्स्मरणेन संविलतम्, यदि वाऽसत्कर्म फलोन्मुखं सदसत्स्मरणसंविलतं तिह् तत्र सत्फलमसत्फलं चातिपुष्टमेव। यदा तु कर्मस्मरणे विजातीये तिह् तत्रासत्स्मरणमवसानकालभवं
सत्कर्माभिभाव्य स्वीयं फलमेव दद्यात्। अवसानकालभवसत्स्मरणन्तु भगवदनुचिन्तनदाढर्यं भवं यथाकथित्रचदिष वा जातमसत्कर्म सर्वमिष नाशयत्स्वयं
फलदं सत्सत्कर्माप्यपरमिभव्यञ्जयेत्। इन्द्रादिस्मरणन्तु फलोन्मुखमप्यसत्कमाभिभाव्य सत्कर्म व्यञ्जयेत्स्वयं न स्वशक्त्यनुरूषं फलदं भवेत्। न तु तत्रासत्कर्म विनाशयेत्। असत्कर्माभिभूत कालान्तरे फलदं तत्रेति विवेकः। तत्रावसानसमये सदृशादृष्टिचन्तादिजनितं सदसदर्थस्मरणं समयस्वाभाव्यादितप्रवलं सत्सत्वरं स्वानुरूपमेव फलं प्रयच्छेत्। फलोन्मुखकर्मान्तरन्तु स्वयमनष्टं
चेत्पश्चादेव फलदिमिति तत्त्वम्। अत्र 'सदातद्भावभावितः' (भ० गी० ८।६)
'तस्मात्सर्वेषु कालेषु' (भ० गी० ८।७) इति निर्देशाद्रासनादाढर्यं मदृष्टसदृशदर्शनाद्यायत्तस्मरणं मनसि दृढमनुपेक्षात्मकं निवारयेदिति सूचितम्।

एवं च सद्वासनादाढ्यं दृष्टसामग्रीतो यत्निविशेषेण सम्पादनीयमेव,
शुभमात्मन इच्छतो मनुष्ययत्नस्य प्रारब्धापेक्षय।पि परिणतौ बलवत्त्वात् ।
केवलादृष्ट एव भारिनक्षेपानौचित्यात् । 'दैवं पुरुषकारश्च' इति वचनात् ।
इत्तरथा कर्मवशादेव फलं भवतीति लौकिकयत्नबोधकशास्त्रस्य पित्रादीनामाचार्याणां च बालकशिक्षणादौ हिताहितिविभागेनोपदेशप्रवृत्तेश्चानर्थक्यमेव
स्यात् । एवं मनुजस्य प्रवृत्तौ ज्ञानायत्तं स्वातन्त्र्यमिष कर्मानधीनं स्वीकरणी-

यमेव । इतरथा प्रारब्धायत्तमेव पश्वादिवन्मनुष्यप्रवर्तनिमिति पश्वादिवदेवा-निधकारात्पापपुण्यास्पर्शप्रसङ्गात् पापपुण्यप्रायश्चित्तादिशास्त्रं निष्फलमेव स्यादिति सर्वव्यवहारव्याकोपेन वर्णाश्रमादिनिखिलव्यवहारो लुप्येत । तस्मात् पुरुषस्य कर्मानायत्तमपि स्वातन्त्र्यं लेशतो ज्ञानद्वारा परमेश्वरवदङ्गीकरणी-यम् । एवञ्च कर्माधीनप्रवृत्तिसम्भवात्पुरुषप्रयत्नेन । सत्सङ्गत्या सत्कर्मादि-प्रवृत्तिरसत्कर्मादेनिवृत्तिश्च घटत एव । मनुष्यादौ ज्ञानद्वारेश्वरेण स्वातन्त्र्य-नियमनात् ।

'इश्वरप्रेरितो गच्छेत्स्वगं वा श्वभ्रमेव वा', 'एष एव साधु कर्म कारयित' इत्यादिवचनन्तु साध्वसाधुकर्मद्वारा परमेश्वरायत्तत्वबोधकम् । ज्ञानद्वारा पुरुषाधीनप्रवृत्त्यितिरिक्तविषये कर्मेश्वरप्राधान्यपरं धर्माधर्मप्रायि श्वित्तादिपरशास्त्रस्य कर्मेश्वरायत्तत्वपरवचसश्च प्रामाण्येन व्यवस्थाकरणौ- वित्यात् । तत्र पुरुषस्य ज्ञानद्वारा कर्माऽन्तरार्थं प्रवृत्तस्य मध्येऽकस्मादिष्टा- निष्टप्राप्तिदर्शनेन तत्र कर्मेश्वरप्राधान्यमभ्युपेयम् । एवञ्च ज्ञानायत्तप्रवृत्त्यंशे पुरुषस्वातन्त्र्यफललाभालाभविपरीतफललाभादिकं सर्वमिष कर्मेश्वरायत्तम् । एवञ्च ज्ञानद्वारकप्रवृत्त्याश्रयणेन धर्माधर्मप्रायश्चित्तादिशास्त्रप्रामाण्यं सिद्धं भवति । अत्रैवं सित प्रयोजनान्तरार्थं प्रवृत्तस्य पुरुषस्य मध्य आन्तरालिक- क्रियाविशेषेण महापुण्यपापलाभपरं प्रमाणं तत्पापप्रायश्चित्तपरं वचनं च पुण्यपापविभागज्ञानद्वारकप्रवृत्तिस्वातन्त्र्याधिकारायत्तम् । अत एव ज्ञानद्वारक- प्रवृत्तिस्थल इव न फलाधिक्यम् । अत एव च तत्र पापप्रायश्चित्तमत्र स्वल्पमेवान्नातं सङ्गतं भवतीति दिक् ॥२६॥

महापातिकनामिप भगवत्परायणतायां कथिता दिव्यमार्गगितः सम्भ-वित न वेति सन्देहे, नेति प्राप्तम् । '-यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणते तनूं स्वाम्" (क॰ उ॰ २।२३) इत्यनेन भक्तानुपक्रम्य —

> नाविरतो दुश्चरितान्नाशान्तो न समाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमाप्नुयात्।।

इत्यादिश्रुत्या,

श्रुतिस्मृती ममैवाज्ञे यस्ते उल्लङ्क्य वतंते। आज्ञोच्छेदी मम द्वेषी मद्भक्तोऽपि न मे प्रियः॥

इत्यादिस्मृत्या च शुद्धातमनामेव भगवत्परायणानां तथागतिज्ञापनादित्यत आह—

## महापातकिनान्त्वातौ ॥२७॥

महापातिकनान्त्वित । तुशब्दः शङ्कानिरासार्थः । महापातिकनाम् — आत्यन्तिकपतनहेत्वगम्यागमनादिपापपराणाम्, आर्तौ अनुतापोऽयत्निसद्धे । नामश्रवणकीर्तनादिरूपभक्तौ सत्यां कथिता दिव्यगतिर्भवत्येवेति शेषः ।

कृते पापेऽनुतापो वै यस्य पुंसः प्रजायते। प्रायश्चित्तन्तु तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम्।। अपि चेत्सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तन्यः सम्यग्न्यवसितो हि सः।। क्षिप्रं भवति धर्मात्मा शश्वच्छान्ति निगच्छति। कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति।।

(भ० गी० ९।३०-३१)

महापातकयुक्तोऽपि ध्यायन्निमिषमच्युतम् । भूयस्तपस्वी भवति पङ्क्तिपावनपावनः ॥

इत्यादिप्रमाणादिति भावः । 'नाविरतः' इति वाक्यन्त्वननुतप्तविषयं बोध्यम् । अनुतापस्तु पुनः पुनः पापचिकीर्षाप्रतिवन्धको ग्राह्यः ।

> नैकान्तिकन्तद्विहितेऽपि निष्कृते मनः पुनर्घावति चेदसत्पथे।

इत्यादिना तथाऽवगमादित्यास्तां विस्तरः। पातिकनामिति विहाय महापातिकनामिति कथनन्तु उपपातिकनामनुतप्तानां कैमुतिकन्यायेन तद्गतिलाभाय। भगवतो बादरायणस्यापीदमेवाभिन्नेतम्, ''उपपूर्वमिप त्वेके भावमश्चनवत्तदुक्तम्'' (वे॰सू०३।४।४२) इति सूत्रेण परमते स्वधमंत्रव्यादिच्युतस्य यितप्रभृतेष्ठपपातिकत्वनङ्गीकृत्य प्रायश्चित्तमिच्छता स्वमते महापातिकत्वेऽपि भजनादिना शुद्धिज्ञापनात्। अन्यथोदाहृतशुद्धिवाक्यविरोधः स्यादित्यास्तां विस्तरः। केचित्तु आर्तिनिमित्तप्रायश्चित्तस्थानीय एव कीर्तनादावेवाधिकारो महापातिकनां न ज्ञानादावित्यर्थं इत्याहुः॥ २७॥

किमार्तिभक्तिमात्रेणैव सा गतिः, उत परभक्तौ सत्यामेव सेति सन्देहे आर्तिभक्त्यैव सेति प्राप्तम् । 'ध्यायन्कृते यजन्यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् । यदाप्नोति तदाप्नोनिःः' ॥ इत्यादिना ध्यानादिलभ्यफलस्य नामकीर्तना-दितोऽपि प्रतिपादनादिति प्राप्त आह—

# सैकान्तभावे गीताऽथंप्रत्यभिज्ञानात् ॥ २८ ॥

सेति । सा दिव्यगितः एकान्तभावे - एकान्तभक्तौ परभक्तौ सत्यामेव सम्भवति, कुतः ? गीताऽर्थं प्रत्यभिज्ञानात्, गीताऽर्थंस्य 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति ' इत्यादिना कथिताऽर्थस्य गीतायाम् —

> तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः । गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिर्धृतकल्मषाः ।।

> > (भ० गी० ५।१७)

इत्यादिना प्रत्यभिज्ञानात् । तद्वदेव ज्ञानपूर्वकप्रेम्णामृतत्वकथनात् । अथा चैतत्तथोक्तमधस्तात् । 'सैकान्तभावः' इति प्रथमान्तपाठे तु ननु ज्ञानेनैव सकलपापनिवृत्तौ श्रुतिस्मृतिसूत्रसिद्धायामार्तेरपेक्षायां मानाभावात्कथमार्ता-वित्युक्तम्, तत्राह - सैकान्तेति । भवेदिति शेषः । अयमर्थः - मुमुक्षुर्ज्ञान्येव न भवेत्सैकान्तभावोऽपि ''आप्रयाणात् तत्रापि हि दृष्टम्'' (वे. सू. ४।१।१२)

इति सूचितेनैकान्तेनाव्यभिचरितेन भावेनापि सहितो भवेन्। कृतः ? गीतार्थ-प्रत्यभिज्ञानात् । गीतार्थस्यैवंविधस्य 'सर्वधर्मान्परित्यज्य' (भः गीः १८।६६) इत्युक्तस्य प्रत्यभिज्ञानश्रवणात् । यथा नारायणीये—

> महोपनिषदो वेदास्ते विष्राः सन्यगास्थिताः । यजन्ति विधिमास्थाय ये चापि यतिधर्मिणः ॥ ततो विशिष्टं जानामि गतिमेकान्तिनां नृणाम् । केनैष धर्मः कथितो देवेन ऋषिणाऽथवा ॥

इति प्रश्ने प्रत्युत्तरम्—

समुपोढेव्वनीकेषु कुरुपाण्डदसेनयोः। अर्जुने विमनस्के वै गीता भगवता स्वयम्।। (भारः शांः ३४८।६८) इति।

तस्माद्भक्तरेव मुख्यत्वात्तदपेक्षाया आवश्यकत्वम् । तत्रापि प्राप्ताप्राप्त-विवेकरीत्या प्रेम्णः फलत्वान्नामग्रहणादिलक्षणार्तभक्तरेव तत्रोपयोग इत्य-भिष्रेत्यात्र तथोक्तमिति सङ्क्षेपः ।

परे त्वेकान्तभाव इति पूर्वोक्त एकान्तभावः सा पराभक्तिरेव, कुतः ? गीतार्थस्य प्रत्यभिज्ञानात् । एकान्तिनां विशिष्टगतिरूपो धर्मः केन कथित इति प्रश्ने गीतायां भगवता कथितमिति कथनात्, एकान्तिनां भक्तानां दिव्या गितिरित्यर्थोऽवगतः, गीतायां परभक्तेरेव वहुधोक्तेः । तस्माद्भक्तिरेव एकान्त-भाव इति भाव इत्यर्थमाहुः ॥ २८ ॥

अतस्तामुत्पाद्यं व सर्वेषामुपायानां श्रेष्ठचम् । अन्यथा व्यर्थत्वमेवेत्या-शयवानाह—

परां कृत्वैव सर्वेषां तथा ह्याह ।। २९ ॥

परामिति । सर्वेषां ज्ञानान्तानां धर्माणां, परां कृत्वैव परमेश्वरे परानु-रिक्तरूपां परां भिनतमृत्पाद्यै व. श्रीष्ठयं नान्यथेति शेषः । कुतः ? हि यस्मात्, तथाह भगवान्वादरायणः —

> घर्मः स्वनुष्ठितः पुंसां विश्ववसेनकथासु यः। नोत्पादयेद्यदि रति भ्रम एव हि केवलम्।। (भाग० १।२।८)ः

दानतततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेयोभिविविधैश्चान्यैः कृष्णे भिक्तिः साध्यते ॥ (भाग० १२।४७।२४)

न ह्यतोऽन्यः शिवः पन्था विश्वतः संसृताविह । वासुदेवे भगवति भक्तियोगो यतो भवेत् ।। इत्यादि । (भाग० २।२।३३)

केचित्तु परां कृत्वैव मोक्ष उपयोग इत्यर्थमाहुः । तन्न सम्यक् । फलभक्त्यवस्थायां मोक्षाकाङ्क्षाविरहात् । उपपन्नश्च प्रेमभक्तानां मोक्षाकाङ्क्षाविरहः, भगवत्येवासक्तत्वात् । एतावती कुतो भगवत्यासिक्तिरिति चेत्,
परमानन्दरूपत्वादिति कलय । ननु यद्यपि निर्गुणस्येव सगुणस्याऽपि परमानन्दरूपता प्राङ्निरूपिताः तथापि सा माययावृतेति कथं स्फुरेत् । अस्फुरणे
च कथं भगवत्यासिक्तिरिति चेत्, श्रृणु, श्रवणकीर्तनादिभक्तिपरिपाके च
भगवदनुग्रहतस्तत्त्वबोद्यादावरणनाशतस्तथेति । कथमन्यथा भगवन्निष्ठस्य
प्रेमभक्तस्य मोक्षेऽप्याकाङ्क्षाविरहः —

न पारमेष्ठघं न महेन्द्रधिष्ण्यं न सार्वभौमं न रसाधिपत्यम् । न योगसिद्धोरपुनभंवं वा मर्प्यापतात्मेच्छति मद्विनाऽन्यत् ॥ (भाग• ११।१४) इत्यादिना श्रूयमाणः सम्पद्येत । ननु तथापि प्रत्यगभेदांशावरणशक्तिनाशः कथम् ? रागरूपप्रेमभक्तेमूँ तिपरिच्छेदस्फूर्तेश्च सत्त्वादिति चेत्, भगवदनुप्रहतस्तस्या अपि नाशसम्भवादित्यवेहि । 'न वासुदेवभक्तानामशुभं
विद्यते क्वचित्' इति स्मृतेः । अत एव ज्ञानमार्गो भक्तिमार्गश्चेति मोक्षमार्गद्वयम् । अत एव च होमप्रकरणे अनुदितहोमनिन्दावद् गीतासु भक्तिप्रस्तावे
निर्गुणनिष्ठा निन्द्यते ।

मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते।
श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः।।
ये त्वक्षरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते।
सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचलं ध्रुवम्।।
सन्नियम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समबुद्धयः।
ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभूतिहते रताः।।
क्लेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसाम् ।
अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहबद्भिरवाप्यते।।
(भ०गी०१२।२-५) इति।

### ननु कथं मार्गद्वयमेव--

साङ्ख्येन सर्वभावानां प्रतिलक्षाऽनुलोमतः ।
भवाष्ययावनुध्यायेन्मनो यावत्प्रसीदित ।।
निविण्णस्य विरक्तस्य पुरुषस्योक्तवेदिनः ।
मनस्त्यज्ञति दौरात्म्यं चिन्तितस्याऽनुचिन्तया ।।
यमादिभिर्योगपथैरान्वीक्षिक्या च विद्यया ।
ममाऽर्चोपासनाभिर्वा नान्यैर्योग्यं स्मरेन्मनः ।।

(भाग॰ १९।२०।२२-२५)

इत्यादौ सर्वत्र रतत्वस्य वैमुख्यपरिहाराय यथाकथञ्चित्साम्मुख्यमात्रं कर्तव्यत्वेनावगम्यते । तच्च त्रिधा । निर्विशेषरूपस्य तदीयब्रह्माख्याविर्भावस्य

ज्ञानरूपम्, सिवशेषरूपस्य च तदीयभगवदाद्याख्याविभविस्य भक्तिरूपमिति द्वयम् । तृतीयज्ञ तस्य द्वयस्यैव द्वारं कर्मार्पणरूपमिति । तदेतत्त्रयं पुरुषयोग्यता-भेदेन व्यवस्थापितुं सामान्यतो ज्ञानकर्मभक्तीनामेवोपायत्वं नान्धेषामित्य-नुवदित भगवानेकादशे —

योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयो विधित्सया । ज्ञानं कमं च भक्तिश्च नोपायोऽन्योऽस्ति किहिचित् ॥ (भाग० ११।२०।६) इति ।

मन एकत्र संयुज्याज्जितश्वासो जितासनः।
वैराग्याभ्यासयोगेन श्रियमाणमतन्द्रितः।।

(भाग॰ ११।७।११)

इति चतुर्थोऽपि मार्गोऽष्टाङ्गयोगाख्योऽवगम्यत इति चेत्सत्यम्।
तथापि कर्मयोगमार्गयोरन्तः करणप्रसादद्वारा ज्ञानभक्त्योरेवोपयोगाण्ज्ञानं
भक्तिश्चेति द्वावेव मोक्षमार्गौ । विभिन्नस्वरूपफलसाधनाधिकारिकत्वात् ।
तथा हि । बुद्धचवान्तरजातिर्ज्ञानम् । रागाऽवान्तरजातिर्भक्तिः । सकलानर्थमूलाज्ञानिवृत्तिर्ज्ञानफलम् । ब्रह्मावाप्तिर्भक्तिफलम् । तत्त्वमस्यादिवावयं ज्ञानसाधनम् । भगवद्गुणगरिमग्रथनरूपग्रन्थश्रवणादिकं भक्तिसाधनम् । ब्रह्माविद्यायां साधनचतुष्ट्यसम्पन्नस्त्यक्तसंसारोऽधिकारी, भक्तावतादृशोऽपीति
प्रागेवोक्तम् । तस्मात्सिद्धं मोक्षे मार्गद्वयमेवेत्यास्माकीनः पन्थाः । 'यत्तु द्रवीभावानपेक्षाद्वितीयात्ममात्रगोचरा निर्विकल्पकमनोवृत्तिर्बद्धावद्या ज्ञानम् ।
द्रवीभावपूर्विका मनसो भगवदाकारता सविकल्पकवृत्तिरूपा भक्तिः । तथा
च भक्तिर्ज्ञानावान्तरजातिरेव, तत्र ज्ञानफलं मोक्षः, भक्तिफलन्तु विचारयोगयोरिव ज्ञानमेव । इयांस्तु विशेषः। विचारे साधनचतुष्ट्यसम्पन्न एवाधिकारी
भक्तियोगयोस्तु सर्वोऽपि जन इति । अत एव गीतायाम्—

अमानित्वमदिम्भत्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम् । आचार्योपासनं शौचं स्थैर्यमात्मविनिग्रहः ।। इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहङ्कार एव च।
जन्ममृत्युजराव्याधिदुःखदोषानुदर्शनम् ।।
असिक्तरनिभव्यङ्गः पुत्रदारगृहादिषु ।
नित्यं च समचित्तत्विमव्योगिविद्योगिविद्योगितिष्ठ ।।
मिय चानन्ययोगेन भिक्तरव्यभिचारिणी ।
विविक्तदेशसेवित्वमरितर्जनसंसिव ।।
अध्यात्मज्ञानित्यत्वं तत्त्वज्ञानार्थदर्शनम् ।
एतज्ज्ञानिमिति प्रोक्तमज्ञानं यदतोऽन्यथा ।।
(भ॰ गी॰ १३।७।११)

इत्यादिना भक्तियोगादिमागं ज्ञानमार्गेऽन्तर्भावयता भगवता -

मद्भक्त एतद्विज्ञाय मद्भावायोषपद्यते । (भ॰ गी॰ १३।१८)

इत्युत्तरत्र ज्ञानस्यैव मोक्षसाधनत्वमुक्तम् । तस्माज्ज्ञानयोग एवैको
मोक्षमार्गं इति । तिन्वन्त्यम् । साध्यसाधनभक्तिभेदेन व्यवस्थाया उपपादितत्वात्फलभक्ते रागावान्तरजातित्वव्यवस्थापनादस्मदुक्तरेव प्रामाणिकत्वात् ।
सूत्रक्रन्मते तु भक्तियोग एवैको मोक्षमार्गः । ज्ञानन्तु भक्तिसाधनमेव, न
मार्गान्तरम् । अङ्गाङ्गिनोविभिननमार्गत्वासम्भवादिति । वस्तुतः फलभक्तिनं 
साधनम् । किन्तु स्वतः पुमर्थरूपैव मोक्षमि तृणीकरोति । तदुक्तं तन्त्रे-

हरिभक्ते में हादेव्याः सर्वा मुक्त्यादिशिद्धयः । भक्तयश्चाद्भुतास्तस्याश्चे व्टिकावदनुवताः ॥ इति ।

अत एवाहुवृंद्धा अपि --

मनागेव प्ररूढायां हृदये भगवद्रतौ । पुरुषार्थास्तु चत्वारस्तृणायन्ते समन्ततः ॥ इति ।

अत एवात्र तस्याः परत्वमुपर्वाणतम् । तत्राङ्गानि कथितानि निवन्धे यथा —

गुरुपादाश्रयस्त्वस्भादीशदीक्षादिशिक्षणम् । विश्रम्मेण गुरोः सेवा साधुवर्त्मानुदर्तनम् ॥ सद्धर्मपृच्छा भोगादित्यागो भगवतः कृते। तत्तत्क्षेत्रे निवासोऽथ गङ्गादेरपि सन्निधौ।। व्यवहारेषु सर्वेषु यावदर्थानुवर्तनम्। एकादश्यादिसन्मानो देवव्रतनिषेवणम् ॥ सङ्गत्यागो विदूरेण भगवद्विमुखैर्जनैः। बहुग्रन्थमहारम्भशिष्यादीनामसङ्ग्रहः च भूतानुद्वेगदायिता। अन्यदेवानवज्ञा ईशतद्भक्तविद्वेषविनिन्दाद्यसिंह ष्णुता धृतिस्तद्देवचिद्धानां तदीयानां च सेवनम्। व्यवहारेऽप्यकार्पण्यं शोकाद्यवशवतिता ।। तद्वत्रन्नामधवणादिकम्। अपराधवर्जनं सर्वथा शरणापत्तिरङ्गान्येतानि पालयेत् ॥

### तत्र गुरुपादाश्रयो यथा-

तस्माद्गुरं प्रपद्येत जिज्ञासुः श्रेय उत्तमम् । शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपशमाश्रयम् ॥ (भाग० ११।३।२१)

#### ईशदीक्षाशिक्षणम्।यथा---

तत्र भागवतान्धर्माञ्छिक्षेद्गुर्वात्मदैवतः । अमाययाऽनुवृत्त्या यैस्तुष्येदात्मात्मदो हरिः ॥ (भाग० १९।३।२२)

### विश्रमभेण गुरोः सेवा यथा—

आचार्यं मां विजानीयान्नावमन्येत कहिचित् । न मर्त्यबुद्धचाऽसूयेत सर्वदेवमयो गुरुः ।। (भाग० १७।१७) साधुवत्मीनुवर्तनं यथा स्कान्दे-

स मृग्यः श्रेयसां हेतुः पम्थाः सन्तापवजितः । अनवाप्तश्रमं पूर्वं येन सन्तः प्रतस्थिरे ।।

सद्धर्मपृच्छा यथा नारदीये—

अचिरादेव सर्वार्थः तिध्यत्येषामभीण्सतः। सद्धर्मस्याववोषाय येषां निर्वन्धिनी मतिः।।

भगवतः कृते भोगादित्यागो यथा पाद्मे —

हरिमुद्दिश्य भोग्यानि काले त्यक्तवतस्तव। विष्णुलोकस्थिता सम्पदलोला सा प्रतीयते।।

तत्तत्क्षेत्रनिवासो यथा-

वैष्णवेष्वथ क्षेत्रेषु द्वारकामथुरादिषु।
निवासो हरिभक्तानां हरिसायुज्यदो मतः।। इति।
तथा कौर्म्ये—

वसेदामरणं विप्रो वाराणस्यां समाहितः। सोऽपीश्वरप्रसादेन याति तत्परमं पदम्।। इति।

गङ्गानिवासो यथा महाभारते—

यत्र गङ्गा महाभाग स देशस्तत्तपोवनम् ।
सिद्धक्षेत्रं च तज्ज्ञेयं गङ्गातीरसमाधितम् ।।
तत्तीर्थसेवाधर्मात्मा मोक्षं प्राप्नोति मानवः ।
मरणे स्मरणं विष्णोर्यद्यप्यत्यन्तदुर्लभम् ।।
तदप्यत्पेन कालेन गङ्गां संसेव्य लभ्यते ।। इति ।

-यावदर्थानुवर्तनं भगवद्गीतायाम् — शारीरंकेवलं कर्म कुर्वन्नाप्नोति किल्विषम् । (४।२९) एकादश्यादिसन्मानो यथा स्कान्दे —

सर्वपापक्षयकरं सर्वपुष्यविवर्धनम् । गोवन्दस्मृतिदं नॄणां यदेकादश्युपोषणम् ।।

एवं शैवानां शिवरात्रिवतादिकमपि यथा लैङ्गे —

शिवरात्रिवतं तत्र शिवप्रीतिकरं स्मृतम् । यत्कृत्वा पापराशिभ्यो मुक्त्वा शिवपुरं व्रजेत् ॥ इति ।

देवव्रतिषवणं यथा श्रुतौ-

"शान्ता दान्ता उपरतास्तितिक्षवः समाहिता आत्मरतयः'' इत्युपक्रम्यः ''तस्माद्देवानां व्रतमाचरन्नोङ्कारे परे ब्रह्मणि पर्यवसितो भवेत्'' इति । भगवद्विमुखसङ्गत्यागो यथा कात्यायनसंहितायाम् —

> वरं हुतवहज्वालापज्जरान्तव्यवस्थितिः। न शौरिचित्तावमुखजनसंवादवैशसम्।।

तथा लैङ्गे —

ईशभक्तिविहीना ये वश्वयन्त्यिखलाञ्जनान् । वर्जयेत्तान्त्रयत्नेन शिवसेवापरो मुनिः ॥

शिष्यप्रन्याद्यसङ्ग्रहो यथा सप्तमे—

शिष्यान्नैवानुबध्नीयाद्ग्रन्थान्नैवाभ्यसेद्बहून् । न व्याख्यामुपयुञ्जीत नारम्भानारभेत्क्वचित् ।।

अन्यदेवानवजा यथा पाद्मे---

हरिरेव सदा ध्येयः सर्वदेवेश्वरेश्वरः। इतरे ब्रह्मरुद्राद्या नावज्ञेयाः कदाचन ॥ इति । भूतानुद्वेगदायिता यथा भारते —

पितेव पुत्रं करुणो नोद्वेजयित यो जनम्। विशुद्धस्य हृषोकेशस्तूणं तस्य प्रसोदित ॥ इति ।

ईशतद्भक्तविनिन्दाद्यसहिष्णुता यथा दशमे —

निन्दां भगवतः शृण्वंस्तत्परस्य जनस्य वा । ततो नाऽपैति यः सोऽपि यात्यधः सुकृताच्च्युतः ।। (भाग० १०।७४।४०) इति ।

धृतिस्तद्वेविह्नानां यथा पाद्मे-

ये कण्ठलानतुलसीनिलनाक्षमाला

ये बाहुमूलपरिचिह्नितशङ्ख्यकाः।
ये वा ललाटफलके लसद्दर्ध्वपुण्ड्रास्ते वैष्णवा भवनमाशु पवित्रयन्ति।।

यथा वा लैक्के —

रुद्राक्षधारिणो ये च भस्मोद्ध्र्लितविग्रहाः। नमः शिवायशब्दाश्च ते जगत्यावनाः स्मृताः॥ इति।

तदीयानां सेवनं यथैकादशे—

सात्त्विकान्येव सेवेत पुमान्सत्त्विववृद्धये।।इति।

सात्त्विकानि भगवत्प्रतिपादकशास्त्राचारादीनि । व्यवहारेऽप्यकार्पण्यं यथा पाद्मे—

> अलम्ये वा विनष्टे वा भक्ष्याच्छादनसावने। अविक्लवमतिमूर्त्वा हरिमेव धिया स्मरेत्।।

शोकाद्यवशर्वातता यथा तत्रैव--

शोकामर्वादिभिभोवैराक्रान्तं यस्य मानसम्।
कथं तत्र मुकुन्दस्य स्फूर्तिसम्भावना भवेत्।।

अपराधवर्जनं यथा वाराहे--

ममार्चनापराधा ये कीत्यंन्ते बहुधेच्छया। वैष्णवेन सदा ते तु वर्जनीयाः प्रयत्नतः।। इति।

तन्नामश्रवणादिकं व्याख्यातं प्राक् । सर्वथा शरणापत्तिर्यथा भग-वद्गीतायाम्--

> सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः ।। इति । (८।६६)

अस्यार्थः — सर्वेषां वर्णानामाश्रमाणां देहेन्द्रियमनोबुद्धीनां च. धर्मात् ब्राह्मणत्वाद्यभ्यासनिवन्धनानिनहोत्रादीन्सुखदुःखादीरेच, परित्यज्य निर्वेदाच्युपायैस्त्यक्त्वा, मां सर्वेश्वरं सर्वशक्ति सर्वनियन्तारं सोपाधि निरुपाधि वा परमात्मानमखण्डैकरसमानन्दधनम्, एकं केवलं, शरणं श्रृणाति हिनस्त्यविद्या-दीन् क्लेशानिति शरणमाश्रयः परायणं, व्रज प्राप्नुहि मदेकाश्रितो भवेत्यर्थः । तदेकाश्रितत्वं तल्लीनत्वं तत्प्रणिधानं वा । अथवा सर्वान्धर्मात् श्रौत-स्मार्तान्, परित्यज्य शरणत्वेन रक्षकत्वेनादृत्य, मां भगवन्तम्, एकं रक्षितारं जानीहि इत्यर्थः । कर्माणि विधिसिद्धचर्यं कार्याणि, विश्वासो भगवित कार्यं इति भावः । अथवा सर्वान्धर्मान्, ''त्रयो धर्मस्कन्धाः' इत्याद्युक्तान् यज्ञाध्य-यनब्रह्मचर्यतप आदीन् परित्यज्य विधितस्त्यक्त्वा, मां पुरुषोत्तमं क्षराक्षरा-तीतम्, एकं केवलं, शरणं सर्वाधिष्ठानं जानीहि इत्यर्थः । संन्यासपूर्वकस्यैव तादृशतज्ञानस्य श्रुतिषु पुमर्यहेतुत्वलाभात् । यथा—

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः।

ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले

परामृतात्परिमुच्यन्ति सर्वे ।। (मुं० ३।२।६) इति ।

अथवा सर्वान् धर्मान् वैधान् प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणान् परित्यज्य गोप्यादि-वत्स्वरूपतस्त्यक्त्वा, मां परमप्रेमासादं लीलानन्तविग्रहम्, एकं 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहम्' इति न्यायेन मुख्यं, शरणम्आश्रयं, ब्रजप्राप्नुहि । शरीरेण बुद्धचा प्रेम्णा वा । तत्र शरीरेण प्राप्तिस्तत्समर्पणतः, बृद्धचा तत्स्वरूपगूणचिन्तनतः, प्रेम्णा वर्णितया सदानन्दलब्ध्येति विवेकः । विधिमतिक्रम्याप्येवं तत्पराय-णानां भगवदनुप्रहतः कृतार्थता गोपीप्रभृतीनां पुराणेषु स्पष्टैव । "पृथगा-त्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति''। 'स्रीना ब्रह्मणि तत्परा योनिमुक्ताः" श्रुतिभिश्च ज्ञापितेति सङ्क्षेपः । अथवा मयीत्यर्थे मामिति द्वितीयादरणान्मयि शरणं याहीत्यर्थः । शरणिमत्यस्य क्रियाविशेयणत्वाच्छ-रणं यथा स्यात्तथा मां व्रजेति वार्थः । शरणाभिन्नां प्रपत्ति कुर्विति यावत् । 'शरणं त्वात्मनिक्षेपकार्पण्यम्' इति वचनादात्मनिवेदनं दीनता च। आत्म-शब्देन चात्र जीवः स्थलसुक्ष्मशारीरं वा । तत्र जीवस्य समर्पणं जीवत्वपरि-त्यागेन तस्मिन्नेकीकरणम्। "तमेतमात्मानमोमिति ब्रह्मणैकीकृत्य ब्रह्म चात्मनोमित्येकीकृत्य तदेकमजरममृतमोमित्यनुभ्य तस्मिन्नदं सर्वं त्रिशरीर-मारोप्य तन्मयं हि तदेवेति संहरेदोम्' इत्यादिश्रुत्या तस्य प्रणिधानत्वेनोक्त-त्वात्। शरीरसमर्पणं गवादिसमर्पणवत्स्वसत्तात्यागो व्याख्यातः प्रागेव। दीनता कदाचित्कृपया तत्सन्निधौ तन्मूर्तिसन्निधौ वा स्वस्यानुग्राह्यत्वज्ञापन-मित्यास्तां विस्तरः।

अत्रोपदेशस्य सर्वसाधारणत्वाद् व्रजेदिति वक्तव्ये व्रजेति कथनमर्जुन-स्योपस्थितत्वनिबन्धनम् । अत्र च 'अन्नं भुक्त्वेव तृप्यति' इत्यत्रेव हेतुत्वं क्त्वाप्रत्ययार्थः । सर्वधर्मपरित्यागेन शरणं व्रजेत्यर्थः । तत्र सगुणशरणतोक्ता नारसिहे—

> त्वां प्रपन्नोऽस्मि शरणं देवदेव जनार्दन । इति यः शरणं प्राप्तस्तं क्लेशादुद्धराम्यहम् ।। इति ।

व्याख्याता निबन्धे —

तवाऽस्मीति वदन् वाचा तथैव मनसा विदन् । तत्स्थानमाश्रितस्तन्वा मोदते शरणागतः ॥ इति । निर्गु णशरणता तु प्रपञ्चाभावेन स्विःस्तज्ज्ञानतस्तद्रितशालिता । यथोक्तम् —

अनात्माऽदर्शनेनैव परात्मानमुपास्महे ॥ इति ।

प्रागेवोक्तप्रायमिदम् । एवम्भूतभगवच्छरणस्य सर्वानर्थनिदानिवृत्ति-वंणिश्रमादिधर्मपरित्यागेऽपि भगवतसङ्कल्पमात्रतो भवतीत्याशयेनाह— अहन्त्वेति । अहं परमेश्वरः, त्वा त्वां, सर्वपापेभ्यः सञ्चितक्रियमाणेभ्योऽ-वध्यवधादिभ्योऽपि मोक्षयिष्यामि, मा शुचः शोकं मा कार्षीरित्यर्थः । इतर-प्रायश्चित्तभ्यो मत्सङ्कल्पस्याधिकत्वादिति भावः । अत्र सर्वपदस्वारस्यात्पाप-साधनत्वेन पापरूपाया अविद्याया निःशेषतो निवृत्तिरपीशसङ्कल्पमात्रतो भवतीति लब्धम् । तदुक्तं श्वेताश्वतरोपनिषदि—

> तस्याऽभिध्यायाद्योजनात्तत्त्वभावाद्-भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः ॥ (१।१०) इति ।

अत्राभिध्यानाद् निदिध्यासनात्, तत्पूर्वकाद्योजनाद् एकीकरणरूपा-भेदज्ञानात्, तत्पूर्वकात्तत्त्वभावात् परभक्तितः, अन्तेऽवसाने, भूयश्च पुनरिष्, भगवत्क्वपातो वैजात्यशालितत्त्वभावाद्विश्वमाययोनिवृत्तिरित्यर्थः। तन्नि-वृत्तिश्च तद्विरोधिरूपस्तादृशतत्त्वभाव एव। नाशस्य नाशकरूपताया उक्त-त्वात्। इत्थं च वैजात्यशालितत्त्वभावोपलक्षितस्वाभिन्नभगवत्स्वरूपावाप्ति-लक्षणमुक्ति प्रति स्वरूपावगाहिज्ञानपूर्वकतत्त्वभावस्य हेतुत्वे पर्यवसानाद् ज्ञानकैवल्ये कैवल्यरूपत्वं च भक्तौ लब्धम्। अत एव "ज्ञात्वा देवं सर्वपाशा-पहानिः" इति प्रमाणाज्ञाताज्ञातपापादिपाशनिवर्तकज्ञानादप्याधिक्यमभि-ः प्रत्य भक्त्यैवात्रोपसंहारः कृत इत्यास्तां विस्तरः ॥ ६।

।। इति श्रीनारायणतीर्थविरचितायां भक्तिचन्द्रिकायां द्वितीयाव्यायस्य द्वितीयाह्मिकम् ।। २।२ ।। ।। समाप्तश्च द्वितीयोऽध्यायः ।।

# अथ तृतीयोऽध्यायः

## ।। प्रथमाह्निकम् ॥

भजनीयस्य पूर्णत्वं समर्थियतुं सर्वस्य भजनीयस्वरूपतामाह— भजनीयेनाद्वितीयमिदं कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात् ॥१॥

भजनीयेनेति । भजनीयेन परमेश्वरेण, अद्वितीयम् अभिन्तम्, इदं सेव्यसेवकसेवातत्साधनगुरुमन्त्रादिकम् । कुतः ? कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात्, सर्वस्यापि पदार्थस्य तद्विवर्तत्वेन तदात्मकत्वात् । पूर्वरूपापरित्यागेनोत्तरा-वस्थारूपस्य विवर्तस्य घटादेरिव स्वकारणतः पृथगसत्त्वात् । सत्त्वहीनस्याली-कत्वात् । तस्य केवलं सत्त्वे सत्त्वस्य च विषयिज्ञानरूपत्वात् । ज्ञानस्य च लाघ-वादेकस्य स्वप्रकाशब्रह्मारूपत्वादस्तिभातिप्रियात्मकिमदं सर्वं नामरूपात्मकम् । नामरूपत्ववाधे ब्रह्मं व । राधेयत्ववाधे कौन्तेय एव यथा कणः । अत एव ''इदं सर्वं यदयमात्मा'', ''ब्रह्मंवेदं सर्वम्'' इत्याद्याः सर्वाभेदम्, ''सर्वं तं पराद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेद'' इत्यादयो जगद्यां पुरुषार्थाद् भ्रंशं च वदन्ति श्रुतयः । अत एव ''योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेद'' इत्यादिश्रुतिनिन्दितद्वंतिभक्तापेक्षया—

वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः । (भ० गी • ७।१९)

इत्यनेनाद्वैतज्ञानिनो भक्तस्यैवोत्कर्षः प्रतिपादितो भगवद्गीतायाम् ।

त्रिविधपरिच्छेदशून्यत्वलक्षणपूर्णत्वादिकमाहात्म्यज्ञानवतस्तस्य व्यव-ह्वाविष सर्वस्य तत्स्वरूपतावगमेन ब्रह्मण्येव निरितशयप्रीतिसम्भवादित्यभि-प्रत्यात्राद्वैतमुक्तम् । एतेन अद्वितीयं पारमाधिक द्वितीयं न भवित कृत्स्नस्यो-पादेयतया तत्स्वरूपत्वात् । न ह्युपादेयस्याविनाशित्वलक्षणं पारमाधिकत्वं सम्भवति, तत्स्वरूपत्वं तु समवायस्थानाभिषिक्तमन्योन्याभावाविरुद्धमभेदा-विभागापरपर्यायं तादात्म्यम् । तत्र प्रमाणन्तु ''सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जलान्'' इति ।

#### ततो जगज्जगत्तस्मिन्सदसच्चाखिलं मुने ॥ इति ।

न चात्र वाधायां सामानाधिकरण्यम्, ज्ञेयप्रकरणाभावे तादृशसामानाधिकरण्याभ्युपगमस्य निर्मूलत्वात् । बाधायां सामानाधिकरण्येऽपि बाध्यमानस्याभेदस्य सिद्धचाऽभिमतसिद्धेश्चेति कस्यचिद्धचाख्यानं निरस्तम् । गुण्यादिभावस्थल एव तादृशभेदस्य सम्भवात् । ब्रह्मप्रपञ्चयोव ह्मजीवयोवी
गुणगुण्यादिभावः सम्भवतीत्यन्यत्र विस्तरः । तस्माच्छुद्धाद्वैतमेव सूत्रकृदभिप्रेतमिति नहि मन्तव्यम् । तदुपपत्तिप्रकारश्चाभिहितोऽभियुक्तैः —

आदित्यादेरभावे विलसति पुरतो यः पदार्थप्रकाशो दृष्टोऽसौ स्वस्वरूपः सुखमपि नियतं सत्त्वमेषां स एव । आदित्यादेरपीत्थं स च भवति ततः सच्चिदानस्य आत्माऽ-सत्स्यात्तस्मात्ततोऽन्यज्जगदिति सुधियां दृश्यमाणन्तदेव ॥ प्रेम द्वैतविदां यतोऽस्ति गलितं तत्सित्क्रयाकारका-वेक्षाणां परमात्मनैक्यविदुषामद्वैतिनां चाधिकम् । सन्तृप्ताख्यमतो यतो भगवता ज्ञानी मसात्मा महा-नात्मा दुर्लभ इत्यनारतमयं ब्रह्मात्मवित्स्तुयते ।। पुमर्थः प्रेमायं विदित इह सन्तृप्तपदतः स च प्राप्यः खल्वप्रयतनवशेनापि मनुजैः। स चायं संसाध्यः सगुणमहिममज्ञानसुलभाद् निराकाराज्ञानात्कथितमपि धात्रा स्तुतिपदैः ।। तथापि मूमन् महिमाऽगुणस्य ते विबोद्धमहंत्यमलान्तराऽऽत्मभिः। अविक्रियात्स्वानुभवादरूपतो ह्यानन्यबोध्यात्मतया न चान्यथा ।। इति ।

अस्यार्थः — भो भूमन् सर्ववाधाऽत्रधित्वादिरूपैश्वयंशालिन् । अगुणस्य निखिलगुणातीतस्याखण्डवीयंरूपस्य ते, महिमा स्वरूपं सत्यज्ञानानन्तानन्दैक-रसरूपम्, अमलान्तरात्मभिविशुद्धान्तःकरणैः विवोद्धं साक्षात्कर्तुं योग्यो भवति, कस्मात् स्वानुभवात् तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्याखण्डाकारान्तःकरणवृत्तेः। नन्वन्तःकरणस्य कथं निराकाराकारिवृत्तिस्तत्राह-अविक्रियादिति । न विद्यते क्रियाविशेषाकारः संस्थानविशेषो यस्य तादृशादित्यर्थः। तथा च न सर्वत्र मूषानिषिक्तद्रुतता म्रादिवत्संस्थानिवशेषत्वमाकारत्वम्,निराकाररूपघटत्वादि-वृत्तावव्याप्तेः । किन्त्वावरणनिवर्त्तनयोग्यम् तद्योग्यत्वं च तज्जनकताव-च्छेदकीभूतधर्मत्वम्, स च धर्मोऽण्डोपाधिः । स चात्वण्डाकारवृत्तावस्त्येवेत्युप-पद्यते ब्रह्माकाराकारित्वमि वृत्तेरिति भावः । अविक्रियत्वमेव कुतस्तत्राह-अरूपत इति । रूप्यते साक्षिणा विषयीक्रियत इति रूपम्, तन्न विद्यते यत्र तादृशाद् दृश्यातीतस्वरूपादिति यावत् । दृश्यातीते विशेषाऽसम्भव इति भावः । दृश्यातीतत्वं कुतस्तत्राह-अनन्येति । स्वप्रकाशसंविद्रपत्वादित्यर्थः । दृश्यः वत्वेन तादृक्त्विमत्याह —न चेति । अत्र भक्तिप्रस्तावेऽमलान्तरात्मभिरित्यनेन निर्गुणमहिमज्ञानस्योत्तमाधिकारिलभ्यत्वकथनेन भक्ति प्रत्यन्तरङ्गसाधनत्वं लब्बम् । युक्तञ्चैतत् । महिमज्ञानं विना स्थायिभावस्यासम्भवात् । अतो ज्ञानस्य भक्तिप्रतिबन्धकत्ववर्णनं केषाञ्चिदाग्रहमात्रमिति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

द्वैतन्तु भासमानं तत्स्वरूपतच्छक्तिकृतम् । सा च ततो भिन्नाभिन्नत्वा-दिनानिर्वाच्यत्वान्मायाप्रकृतिरच भवति गुणत्रयात्मिकायाः प्रकाशवृत्त्या-वरणैर्धर्मैर्जडेष्वनुगतिदर्शनादित्यभिप्रायवानाह

### तच्छाक्तर्भायः जडस मान्यःत् । २ ॥

तच्छक्तिरिति । 'देवात्मशक्ति स्वगुणैनिग्ढाम्'' इत्यादिश्रुते:,

दैवी ह्येषा गुणमयी मम माया दुरत्यया। (भ०गी० ७।१४) इत्यादिभगवद्वाक्यैश्च तच्छक्तिः-मायाख्या सर्वस्य कारणिमत्यर्थं। कुतः? जडसामान्यात्—जडेषु दृश्यमात्रेषु कारणतयान्वयादित्यर्थः। कार्याणां सामान्यमनुगतं कारणमेवेति भावः। अथवा कार्यानुकूला तच्छक्तिर्मायाऽपि

बाधायामभेदवती, कुतः ? जडत्वादित्यर्थः । जडानां वाधायामेव सामाना-धिकरण्यव्युत्पादनादिति भावः ॥ २ ॥

तस्य भजनीयस्य शक्तिर्ज्ञानादिकमि श्रूयते "परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानत्रलक्रिया च" इत्यादिश्रुत्या, तत्कथं मायैवोक्ता तत्राह —

#### व्यापकत्वाद्वचाप्यानाम् ।।३॥

च्यापकत्वादिति । व्याप्यानां कार्यंतया स्वापेक्षया न्यूनकालस्थिति-कानां वियदादीनामपेक्षया व्यापकत्वात् शक्तोरिति शेषः । कार्यानुयोगिक-तादात्म्यसम्बन्धप्रतियोगित्वादिति यावत् । ब्रह्मणोऽपि कार्यापेक्षिकं तादृश-व्यापकत्वं तत एव सम्भवतीति सैवोक्तेति भावः ॥३॥

नन्वदृष्टद्वारा जीवजानेच्छाकृतिभ्य संसारोऽस्तु, अलं भगवन्मायया, तत्राह—

### न प्राणबुद्धिभ्योऽसम्भवात् ॥४।

नेति । प्राणबुद्धिभ्यः - अदृष्टद्वारा जीवज्ञानादिभ्यो न सम्भवति, कुतः ? असम्भवात् । सर्वत्र कार्यतावच्छेदकसम्बन्धेन कार्याधिकरणे विषय-तया जीवज्ञानादीनामसम्भवात् । सूक्ष्मार्थाद् द्रष्ट्रत्वाज्जीवस्येति भावः ॥४॥

न केवलं शक्तिरेव कारणम्, अपि तु शक्तिमत्त्वेन स्वयमेव सर्वं करोति, शक्तिस्तु कारणतावच्छेदिकैवेत्यभिप्रायवानाह—

### निर्मायोचनावचं श्रुतीश्च निर्मिमीते पितृवत् ॥५॥

निर्मायेति । उच्चावचं न्यूनाधिकं दृश्यजातम्, निर्माय विरच्य, प्राणिहितकाम्यया । श्रुतीश्च वेदांश्च, निर्मिमीते रचयित, चकाराद् इति-हासादीन् । ''अस्य महतो भूतस्य निःश्विसतमेतद्यदृग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽ-चर्ववेद इतिहासः पुराणम्'', 'तस्मै वेदान्पुराणानि दत्तवानग्रजन्मने' इत्यादि-श्रुतिस्मृतिवाक्यात् । व्यासस्य तु विभज्य संक्षेपकत्वमात्रमेव । मात्स्ये —

> पुराणं सर्वशास्त्राणां प्रथमं ब्रह्मणा स्मृतम् । अनन्तरन्तु वक्त्रेभ्यो वेदास्तस्य विनिर्गताः ॥

### पुराणमेकमेवासीच्छतकोटिप्रविस्तरम् ॥

इत्यारभ्य-

### तदर्थोऽत्र चतुर्लक्षः संक्षेपेण निवेशतः ॥

इत्यन्तेन ग्रन्थेन तथा प्रतिपादनात् । पितृवदिति । यथा पिता पुत्रानुत्पाद्य हिताहितप्राप्तिपरिहारवाक्यमभिधत्ते तद्वदित्यथंः । अत्रानेन दृष्टान्तेन निमित्तत्वमभेदकथनेनोपादानत्वं ब्रह्मणः प्राप्तम्, तेन द्वद्म जगदभिन्ननिमित्तोपादानमिति भावः । अत्र सूत्रकृता 'निर्मायोच्चावचम्' इति जगत्कारणत्वाक्षिप्तं सर्वज्ञत्वं 'श्रुतीश्च निर्मिमीते' इति वेदकारणत्वेन परमेश्वरस्य
दृढीकृतम् ।

ननु न ताबद्वेदकर्तृत्वेन तस्य तत्सम्भवति, वेदस्य पौरुपयत्वापातात्। नाऽि वेदोपादानत्वेन, कार्योपादानयोरेकशक्तिमत्त्वनियमस्य मृत्पिण्डघटादि-ब्रह्मतत्कार्यान्तरेषु च व्यभिचारदर्शनेनाप्रामाणिकतया वेदस्य सर्वार्थ-प्रकाशनसामर्थ्यमात्रेण ब्रह्मणि तदसिद्धेः । तित्सद्धौ वा वेदः स्वयमज एव जीवानां सर्वार्थगोचरप्रकाशजनक इति ब्रह्मणोऽप्यज्ञस्यैव प्रकाशकत्वा-पत्तेश्च । एवमपि ब्रह्मणो वेदाविषयनदीवालुकासङ्ख्यप्रकाशजनकत्वा-लाभाच्चेति । मैवम् । कर्तृत्विमह नार्थमुपलभ्य रचिवतृत्वम् । येन वेदस्य सापेक्षत्वलक्षणं पौरुषेयत्वमापद्येत । नाप्युच्चारियतृत्वम्, अध्यापकसाधार-ण्येन तावता वेदे ब्रह्मकर्तृत्विवशेषासिद्धेः । सर्ववेदोच्चारणेन महोपाध्यायता-मात्रं हि तदा ब्रह्मणः स्यात् । नापि पूर्वक्रमानपेक्षया स्वतन्त्रक्रमेणोच्चार-यितृत्वम् । क्रमान्यत्वे वाग्वज्ञत्वेन दुरितप्रसङ्गात् । किन्तु ब्रह्म स्वतन्त्रमप्य-ध्येतुणां पुरुषार्थसिद्धये नियतक्रमस्वराद्यपेक्षमाणं पूर्वकल्पेयु स्वकृतेनैव निय-तेन क्रमादिना विशिष्टान्वर्णान्करोति । सर्गादी भगवान् 'धाता यथापूर्वम-कल्पयत्ं इति स्मृतेः । एतदेवाध्यापकविलक्षणं ब्रह्मणो वेदकर्तृत्वम् । यदन्य-दीयक्रमाद्यनपेक्षणेन पूर्वमपि स्वकृतेनैव क्रमेण विशिष्टेपु वैदिकवर्णेषु कर्तृत्वम् । तया चातीतानन्तकल्पस्यवैदिककर्मस्वरादिप्रतिसन्धानमनन्तवैदिक-वर्णपदवाक्यप्रतिसन्धानं च ब्रह्मणो वक्तव्यम् । अन्यथा तत्कर्तृत्वायोगात् । तस्य सकलस्य प्रतिसन्धानं च ब्रह्मणो न मानान्तरात्, तस्यान्तःकरणाद्य-

भावेन मानान्तराप्रवृत्तेः । किन्त्वनावृतरूपचैतन्यबलादिति सङ्कोचकाभावा-द्यावत्स्वसृष्टप्रकाशवत्सर्वज्ञं ब्रह्म सिघ्यतीत्यास्ताः विस्तरः ॥५॥

ननु कथं पितृवद्धितः, अनिष्टसाधनहिंसादिनिषिद्धमिश्रकर्मोपदेष्ट्ट-त्वादित्याशङ्काच नानिष्टमृद्दिश्योपदिशति, किन्तु तदिभलिषतिविशिष्टसुख-मुद्दिश्य । तत्साधनन्तु तादृशङ्कमं नान्तरीयकानिष्टजनककर्मघटितमपि भव-त्येव, शुभकर्मण इष्टजननस्वभावत्वात् । अतस्तादृशं कर्म ज्योतिष्टोमादिक-मुपदिशंनीश्वरः पितृवद्धित एवेत्यभिष्रायेण समाधत्ते—

### विश्रीपदेशान्तेति चेन्त स्वरूपत्वात् ॥६॥

मिश्रेति । पापसाधनहिंसादिमिश्रितकर्मोपदेशान्न हित इति न शङ्क्यम् । कुतः ? स्वल्पत्वात् । शुभफलकप्रधानकर्मापेक्षयाङ्गिहिंसाया अल्पा-निष्टफलत्वादित्यर्थः । अत एवाह पश्चशिखाचार्योऽपि 'स्वल्पः सङ्करः सपरि-हारः सप्रत्यवमर्शं' इति । ननु 'अग्नीषोमीयं पशुमालभेत' इति साक्षाद्वेदे विहितहिंसायाः कथमधर्मसाधनत्वमुच्यते, धर्माधर्मयोर्वेदैकसमिधगम्यत्वा-दिति चेत्, मन्त्रार्थवादपुराणेभ्योऽनर्थसाधनत्वावगमादित्यवेहि । तथा हि मन्त्रो 'यत्पशुमायुमकुतोरो वापद्भिराहत अग्निर्मातस्मादेनसो विश्वान्मुश्चत्वः" हसः'' इति संज्ञपनादेनो दर्शयति । एवं भगवदगीतादौ —

'श्रेयान्द्रव्यमयाद्यज्ञाज्ज्ञानयज्ञः परन्तप'। (भ०गी० ४।३३)
इत्यादिना हिंसायोगेन विधियज्ञस्य निन्दा ज्ञाप्यते। केचित्त्वस्य सूत्र-स्यान्यादृशमभिप्रायं वर्णयन्ति। तथा हि। निषिद्धिहंसादिमिश्रितोपदेशात्पितृतुल्यो नेति न, कुतः? तस्योपदेशस्य स्वल्पविषयत्वात्। तथा च हिंसाविद्येनिरवकाशतया निषेधरूपस्यसावकाशतया सामान्यं हिंसानिषेधं प्रत्यपवादकत्वमेवेति भावः। यत्तु क्रत्वर्थे हिंसायां क्रतूपकारकत्वपुरुषापकारकत्वयोद्वयोरप्यविरोध इति। तन्न। 'त्याज्यं दोषविदत्येके' (भ०गी०१८।३) इत्यादिमतभेदमुपन्यस्य भगवता —

त्यागो हि पुरुषच्याघ्र त्रिविधः सम्प्रकीर्तितः । यज्ञदानतपःकर्मं न त्याज्यं कार्यमेव तत् ।। यज्ञो दानं तपश्चैव पावनानि मनीषिणाम् ।। (भ०गी० १८।५) इति प्रकारान्तरेण त्यागप्रतिज्ञया पूर्वमतदूषणात्, 'तस्माद्यज्ञे वधोऽ-वधः' इत्यादिवाक्याच्च । एवञ्च विधेः पापजनकत्वमप्यर्थं इति विशेषविधि-सामान्यनिषेधरूपतयैव विरोधपरिहारः । यत् भारतादौ हिंसायुक्तयज्ञनिन्दा-स्मरणम्, तत्त्वहिंसायुक्तकर्मस्तुत्यर्थम् । 'न हि निन्दा निन्दितु प्रवर्तते, अपि तर्हि स्तुत्यं स्तोतुम्' इति न्यायात् । अपि चाङ्गविधिपर्यालोचनायां नास्ति यद्यपि विरोधस्तयापि ज्योतिष्टोमविधिः साङ्गं प्रधानं पुरुषस्य विदधत्पुरुष्यार्थं हिंसानिषेधमग्नीषोमीयहिंसायामवतरन् निरुणद्धि, न ह्यग्नीपोमीयहिंसां वर्जियत्वा ज्योतिष्टोमः शक्यतेःनुष्ठातुम् । तत्र च निषेधप्रवृत्तां प्रधानविधिरेव बाध्येत निषद्धाङ्गेन प्रधानेन फलजननेऽनिष्टस्यावश्यपत्तनीयत्वेन तस्यैवा-निष्टसाधनत्वलाभात् ।

न शुद्धमिप प्रधानं केवलं कारणम्, साङ्गस्यैव फलसाधनत्वश्रवणान् । तस्मादित विरोध इति सामान्यवाधोऽतो हिसाया अदुःटरवमेवेति । तच्चिन्त्यम् । हिसानिषेधशास्त्रेण हिसामात्रस्यानर्थसाधनत्वावगताविप वैधहिसायां क्रतूपकारकत्वस्य तद्धटितप्रधाने च स्वर्गादिफलसाधनत्वस्यावगतौ वाधका-भावात् । न ह्यनर्थसाधनत्वावगतौ प्रधानस्य प्रवर्तनाविषयत्वं विरुध्यते । येन प्रवर्तना स्वविषयस्यानिष्टसाधनत्वमाक्षिप्येत । वलवद्द्वेषाभावदशायां स्वर्गादौ रागौत्कटचमात्रेण प्रवृत्यपुपपत्तेः । अत एव लौकिकहिसाचनेकानर्थेऽपि तज्जन्यानर्थे वलवद्द्वेषाभावदशायां तात्कालिकेष्टे रागौत्कटचमात्रेण दृश्यते प्रवृत्तिः । तस्मात् "न हिस्यात्" इति निपधशास्त्रं हिसाविधायकविशेष-शास्त्रेण न बाध्यत इत्यास्तां विस्तरः ।। ६ ।।

यतः पितृवत्सर्वान्निर्मिमीते, उपदिशति च भगवान् अत एव शुभाशुभे फले प्रसादरोषाभ्यां स एव ददाति । पापपुण्ये तु तस्य प्रसादकोपौ प्रत्येव हेतू न फलं प्रतीत्याशयवानाह —

### फलमस्वाद्बादरायणो हव्टत्वात् ॥७॥

फलिमिति। विहितिनिषिद्धफलम्, अस्मात् परमेश्वरात्तृष्टाद्रुष्टाच्च वाद-रायणो मन्यते वेदान्तशास्त्रे 'फलमत उपपत्तेः' (अ०३।२।३७) इत्यादि-सूत्रैः । कुतः ? दृष्टत्वाद् राजादितोषरोषाभ्यामिष्टानिष्टफलयोदृष्टत्वात् । तथा च दृष्टानुसारेण ''स वा एष महानज आत्मा अन्नादो वसुदानः परमात्मा मे शुध्यताम्'' 'क्षमस्व परमेश्वर' इत्यादिवाक्यस्वरससूचितत्तया सिद्धावसिद्धौ तोषरोषावेव कमंणां व्यापारो, न तु पदार्थविशेषौ धर्माधर्मेरूपौ द्वारभूतौ कल्पनीयौ, गौरवात् । देवतान्तरप्रीतेस्तु व्यभिचारादननुगमाच्च (न) तद्द्वा- रत्वम् । तोषरोषौ च रागद्वेषरूपतया सविषयाविति विषयतासम्बन्धेन जीव-निष्ठौ फलहेत् । यथा च रागद्वेषवत्त्वेऽिष न वैषम्याद्यापत्तिस्तथोक्तं कारुण्य-सूत्रे । ननु जीवनिष्ठौ गुणविशेषरूपौ धर्माधर्मावेवेश्वरास्ययुक्त्यन्तराकत्पन-लाघवात् फलहेत्, 'पापः पापेन कर्मणा भवति पुण्यः पुण्येन'' इत्यादिश्रृतेश्च । ननु जडात्कर्मणः केवलात्वथं फलसिद्धिरिति चेत्, श्रान्तोऽिस । वाचनिकेऽर्थे कथिति शङ्कानुदयात् ।

ननु तथापि प्रवर्तकं विना कथं कर्मणः प्रवृत्तिः स्यादिति चेत् । प्राक्तन-संस्कारादित्यवेहि । पयोऽम्बुप्रभृतिप्रवृत्तावदृष्टस्यैव कारणत्वदर्शनात्, ईश्वरप्रवर्तकत्वपक्षेऽपि वैषम्याद्यापत्तिवारणाय संस्कारहेतुताया आवश्य-कत्वेन तस्यान्ययासिद्धेकक्तत्वात् । अत एवं।क्तं श्रीभागवते

कर्मणा जायते जन्तुः कर्मणैव हि लीयते ।
सुखदुःखं भयभेमं कर्मणैवाऽभिषद्यते ।।
अस्ति चेदीश्वरः कर्ता फलरूप्यन्यकर्मणाम् ।
कर्तारं भजते सोऽपि न ह्यकर्तुः प्रभुहि सः ।।
किमिन्द्रेणेह भूतानां स्वस्वकर्मानुर्वातनाम् ।
अनोशेनान्यथा कर्तुं स्वभावमनुदर्तते ।।
स्वभावस्थमिदं सर्वं सदेदासुरमानुषम् ।। (भा० १०१२४।१३-१६)

इति चेत् । अत्र वदन्ति । जीवफलं प्रति न कर्मणां करणत्वम्, प्राचीनशुभवासनाभिजंन्मप्रयाणयोरन्तराले धर्ममनुतिष्ठतां युधिष्ठरादीनाम-सुखदर्शनात्, तथा पापमनुतिष्ठतां दुर्योधनादीनान्त्वदुःखदर्शनाद्वचिभचारान्त्राक्तनकर्मभिस्तथा फलमिति चेत्, भ्रान्तोऽसि । तथा सित तेषां तद्विपाकानुगुणानामेव वासनानामभिव्यक्त्यापत्तेः । न चैवमभवत् । अत ईश्वर एवः स्वतन्त्रः स्वेच्छया विचित्रार्थानां हेतुः । लोकेऽपि राजादीच्छया मान्यसेवकानामि फलवैषम्यदर्शनात् । ननु लोकवदेव वैषम्यनैर्घृण्ये स्याताम् । ईश्वर-स्य शक्तिमत्त्वेनैव कारणत्या कारणतावच्छेदकानन्तशक्तिकृतत्वेन तयोरीश्व-रेऽप्रसक्तेः । मुख्यशक्तीनां नित्यत्वेऽपीच्छावृत्तिरूपावस्थाशक्तयोऽनित्या एवेति न सुखदुःखादेः प्रतिजीवं प्रतिक्षणं च व्यवस्थाया अप्यनुपपत्तिः । न चेदं गौरवं दोषाय, प्रामाणिकत्वात् । एतेन ताः शक्तयः शक्तिमतोऽभिन्ना भिन्ना वा । आद्ये कथं शक्तिवैजात्यम् । अन्त्ये ताः कारणतावक्छेदिका उक्त कारणानि । आद्ये कथं शक्तिवैजात्यम् । अन्त्ये ताः कारणतावक्छेदिका उक्त कारणानि । आद्ये कथं विच्याद्यनुपपत्तिः, कारणभेदस्यैव कार्यभेदप्रयोजकत्वात् । अन्त्ये नैककारणकत्वं कार्यजातस्य स्थात्, ब्रह्मणोऽन्यथासिद्धिश्च स्थात् । न

च तद्द्वारम् । तथा च द्वारेण द्वारिणो नान्यथासिद्धिरिति वाच्यम् । तथा सत्येकस्यैकदा स्वाधीनविरुद्धानेकद्वारकत्वे युगपत्सर्वाणि कार्याण्यापद्येरन्, स्वभावस्यानतिक्रमणीयत्वादिति परास्तम् । अनिर्वचनीयख्यातिपक्षे विभिन्नसत्ताकयोर्भेदाभेदयोरङ्गीकारेण दोषाभावात् । वस्तुतो वैपम्यादावपीष्टापत्तिः । न च जीवसाम्यम् । स्वातन्त्र्यपारतन्त्र्याभ्यां विशेषात् । न ह्यस्मदादिवद्वैषम्यमनुतिष्ठतोऽपि राज्ञां राजत्वहानिः सम्भाव्यते। न च कर्मवै यर्थ्यम्, मर्यादामात्रार्थत्वात् । परमेश्वरस्य रोषतोषौ प्रति वा कारणत्वात् । एतत्सर्वमभिष्रोत्यैव वनपर्वणि युधिष्ठरं प्रति द्वापदी प्राह —

धातैव खलु मूतानां सुखदुः से प्रियाऽप्रिये। ददाति सर्वमीशानः पुरस्ताच्छ कमुच्चरन्।। यथा दारुमयो योषा नरधीरसमाहता। चेष्टयत्यङ्गकर्माणि तथा राजन्निमाः प्रजाः ।। अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः मुखदुःखयोः। ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्स्वर्गं नरकमेव च।। हेतुमात्रमिदं धातुः शरीरं क्षेत्रसंज्ञितम्। कारयते कर्म शुभाशुभफलं विदुः।। अन्यथैव हि मन्यन्ते पुरुषास्तानि तानि च। अन्यथैव प्रभुस्तानि करोति विकरोति च।। यथा काष्ठेन वा काष्ठमक्मानं चाक्मना पुनः। अयसा वाऽप्ययिदछन्द्यान्निर्विचेष्टमचेतनम् ।। एवं स भगवान्देवः स्वयम्भूः प्रितामहः। हिनस्ति भूतेर्भूतानि छद्यं कृत्वा युधिष्ठिर।। सम्प्रयोज्य वियोज्याऽयं कामकारकरः प्रभुः। भगवान्मूतैर्वालः क्रीडनकैरिव ॥ न मातृपितृवद्राजन् घाता भूतेषु रोषादिव प्रवत्तोऽयं यथाऽयमितरो जनः।। आर्याञ्छीलवतो दृष्ट्वा ह्रीमतो वृत्तिकिषतान्। अनार्यान्सुखिनइचैव(अ)विह्वला(न्द्रव्य)चिन्तया ।। तवेमामापदं दृष्ट्वा समृद्धि च सुयोधने। गहंयेयार्थविषमं योऽनुपश्यति ।। घातारं

अनार्यशास्त्रातिकूरे लुब्धे धर्मापवादिनि । धार्तराष्ट्रे श्रियं वृष्ट्वा धाता कि फलयक्तृते ।। कर्म चेत्कृतमन्वेति कर्तारं नान्यमृच्छति । कर्मणा तेन पापेन लिप्यते नूनमीश्वरः ।। अथ कर्म कृतं यच्च न चेत्कर्तारमृच्छति । कारणं बलमेवेह जनाञ्छोचामि दुर्बलान् ।। इति ।

न च तर्हि तत्र युधिष्ठिरस्य फलं प्रति कर्मणां कारणत्वप्रतिपादनं विरुध्येतेति वाच्यम् । उक्ताभिप्रायेण तस्य तथात्वोक्तेः । तथा हि तत्र—

अस्तु वात्र फलं मा वा कतंच्यं पुरुषेण यत्।
गृहे वा वसता कृष्णे यथाशक्ति करोमि तत्।।
धर्मं चरामि सुश्रोणि न कर्म फलकारणात्।
आगमाननतिक्रम्य सतां वृत्तमवेक्ष्य च।।

#### इत्युपक्रम्य-

धर्म एव प्लवो नान्यः स्वगँ द्वौपदि गच्छताम् । स वै नौः सागरस्येव विणजः पारिमच्छतः ।। तपञ्च ब्रह्मचर्यं च यज्ञः स्वाध्यायशीलता । दानमार्जवमेतानि यदि स्युरफलानि वै ।। नाचरिष्यन्परे धर्मं परैः परतरे च ये । विप्रलम्भोऽयमत्यन्तं यदि स्युरफलाः क्रियाः ।। दूश्यन्ते ह्यपि विद्यानां फलानि तपसस्तथा । कृशाशाः सुच्यवायाश्च तपसा दग्धिकित्बिषाः ।। प्रसादैर्मानसैर्युक्ताः पश्यन्त्वेतानि वै द्विजाः ।।

इत्यादिना धर्मस्यावश्यकर्तव्यत्वज्ञापनायाविगीतशिष्टाचारविषयत्वेनैव सफ-क्रत्वं साधितम् । वस्तुतस्तु सर्वस्यापीश्वराधीनत्वमेवेत्यभिप्रेत्य—

यस्य प्रसादात्सम्भूतो मर्त्यो गच्छत्यमर्त्यताम् । इत्युक्तमिति संक्षेपः ॥७॥

### अस्मादुत्पन्नस्य कुत्र कथं वा लय इत्याशङ्कायामाह-व्युत्ऋ**गादप्ययस्तथा हि दृष्टम् ।।८।।**

व्युत्क्रमादिति । फलमस्मादित्यतोऽस्मच्छव्दो विभक्तिविपरिणामेना-नुवर्ततेऽस्मिन्निति-ईश्वर एव, व्याप्यस्य पृथिव्यादेव्यापिके जलादी लय इति क्रमेण जीवतत्त्वानां लयः, हि यतः, तथा दृष्टम् = कारणे कार्यस्य लयो दृष्टः, अत एव--

पृथिव्यामय लीनायामप्सु चैकाणंवे पुरा। ज्योतिर्भूते जले चापि लीने ज्योतिषि चानिले।। वायौ चाकाशसंलीन आकाशे च मनोऽनुगे। व्यक्ते मनसि संलीने व्यक्ते चाव्यक्ततां गते।। अव्यक्ते पुरुषं याते पृंसि सर्वगतेऽपि च।।

इति भारते ( उक्तम् )

ज्योतिर्मूते एकीभूत इत्यर्थः । सर्वगते परमेश्वर इत्यर्थः । विस्तरस्तु 'विपर्ययेण क्रमोऽत उपपद्यते च' (२।३।१४) इति वेदान्तसूत्रव्याख्यास्व-वसेयः ॥८॥

।। इति श्रीनारायणतीर्थकृतायां भक्तिचिन्द्रकायां तृतीयाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ।। ३।१ ।।

# अथ तृतोयाध्याये द्वितोयीाह्विकस्

भगवद्भावरूपो मोक्षोऽत्यन्तंक्ये सम्भवति न नानात्विमत्यभिष्ठेत्योक्त-मैक्यं द्रढयति—

### तदैक्यं नानात्वैकत्वमुपाधियोगहानादादित्यवत् ॥१॥

तदैनयमिति । तस्य भजनीयस्य भक्तेरैक्यं वास्तवम्, ''तत्त्वमिस'', ''अहं ब्रह्मास्मि'', ''तत्त्वमेव त्वमेव तत्'', ''तद्ब्रह्माऽद्वयमस्म्यहम्'' इत्यादि-श्रुतेः । नानात्वं भेदः. उपाधेर्मायादेर्योगात्, एकत्वं भेदनाशश्चोपाधिहाना-दादित्यस्येव ।

सोऽयं जीवसमाख्यस्तु ब्रह्मं व परमार्थतः ।
ब्यवहारदशायान्तु मायया परमेश्वरः ।।
पृथवत्वेन द्विजा भान्ति जलपान्नर्यया रिवः ।।
यथैकमाकाशमहार्कविम्बं क्षुद्रेषु पात्रेषु जलान्वितेषु ।
भजत्यनेकप्रतिविम्बभावं तथात्वमन्तःकरणेषु देवः ।।
विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते ।
आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ।।

इत्यादिश्रमागादिति भावः । एतेन समुद्रनद्यादिदृष्टान्तघटितवाक्यानुसारात् "तत्त्वमिस" इति वाक्यानामुक्ताविभागपरत्वम् । "ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति" इत्यादिवाक्यानां लयात्मकाविभागपरत्वम् । भेदनाशकवाक्यानां लयात्मका-विभागविषद्धविभागनाशपरत्विमिति निरस्तम् । विभागनाशादेरपुष्ठषार्थत्वाद् दुःखाभावविशिष्टस्वरूपस्यैव त्वन्मते पुष्ठषार्थत्वौचित्यात् । मन्मते तुः ब्रह्मैव पुष्ठषार्थस्तत्र विशेषणीभूतो भेदनाशः । किञ्चाविभागपक्षे प्रतिबिम्ब-वृष्टान्तानुपपत्तिः, तेन ह्यन्योन्याभावसम्बन्धतन्नाशावेव स्वरसतो लभ्येते । किञ्च प्रवलतरबाधकाभावे सामानाधिकरण्यप्रतिपाद्यस्वरूपैकत्यागोऽनुचितः, भिद एव विभग्नः', भेदमसन्तं कः करिष्यति' इत्यादावन्योन्याभावरूप-मुख्यार्थत्यागश्चान्याय्यः। एवं ब्रह्मं व भवतीत्यत्र भेदनाशाविच्छन्नस्वरूपे-वयमर्थं एवकारानुरोधात्। एकात्मव्यक्तौ लाधवाच्च ब्रह्माभेदो जीवस्य। समुद्र-नद्यादिघटितदृष्टान्तवाक्ये तु विभागनाश एवार्थो न त्वविभागरूपधर्मान्त-रोदयः। न ह्योतावता भेदनाशाभावः सिद्धधित, द्वयोरिप नाशयोरिवरोधा-दित्याद्यन्यत्र विस्तरः॥१॥

ननु सर्वज्ञान्तर्यामित्वाद्युपपत्तिलिङ्गात्, ''ढ्वा सुपर्णा'' इत्यादिवेद-श्रुतेश्च भेद एव परमेश्वरस्य जीवादित्याशङ्कृच प्रतिषेधति—

### पृथगिति चेन्न परेणासम्बन्धात्प्रकाशानाम् ॥२॥

पृथगिति चेन्नेति । ब्रह्म जीवेभ्यः पृथक् सर्वज्ञत्वादिहेतुभिरिति चेत्-एवं यदि, तन्न, कृतः ? परेण ब्रह्मणा, प्रकाशानां चेतनानां जीवानाम्, असम्ब-न्धाद् भेदोपपादकपारमाधिकसम्बन्धाभावात् । भेदेन मिलितयोर्घटभूतलयो-रिव जातिव्यक्त्यादेरिव वा संयोगः समवायस्तादात्म्यं वा सम्बन्ध आपद्येत । न च सोऽस्ति मानाभावाद् दुर्वचत्वाच्च । तस्मादभेद एव, भेदस्तु काल्पनिकः इति भावः ॥२॥

कथं विकारिणां जीवानां ब्रह्मणाऽभेद इत्याह --

### न विकारिणस्तु करणविकारात् ॥३।

न विकारिण इति । प्रकाशजीवाः ज्ञानमुखदुःखादिविकारवन्तो न भवन्ति । कृतः ? करणविकाराद् अन्तःकरणस्यैत्र सकलतादृशपरिणामाभ्यु-पगमात् । काम सङ्कल्पादीन् प्रकृत्य ''एतत्सर्व मन एव'' इत्यादिश्रुतेरन्वय-व्यतिरेकाभ्यां कारणत्वेन गृहीतस्य मनस एव तत्परिणामित्वकत्पनौचि-त्याच्च । जीवानाम तःकरणसम्बन्धादेव सुखादिकम् । तदेवं विवर्ताऽधिष्ठान-त्वमेव तेषाम् । इदन्तु बोध्यम् । एकस्या एवान्तःकरणवृत्तेरन्त करणपरिणाम-रूपत्वम्, जीवं प्रति विवर्तं रूपत्वं चेति संक्षेपः ॥३॥

ननु यदि स्फटिकवत्स्वच्छस्याप्युपाधिवलादनर्थस्तदा कथं मोक्ष-स्तत्राह—

### अनन्यभक्तया तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् ॥४॥

अनन्येति । अनन्यभक्त्या केवलनिष्कामब्रह्मभक्त्या तस्य जीवस्य, बुद्धेः अन्तःकरणस्यात्यन्तं लयाद् निरन्वयनाशाद् ब्रह्मानन्दावाप्तिरूपा मुक्तिर्भवतीत्यर्थः । ननु स्वरूपसम्बन्धरूपब्रह्मावाप्तेः स्वत एव सिद्धत्वात्कथं तदुद्देशेन प्रवृत्त्यादिरिति चेन्न । उपाधिलयविशिष्टरूपेणोद्देयतया तत्सम्भ-वादित्याद्यन्यत्र विस्तरः, सूत्रे 'अत्यन्तम्' इत्यनेनेदं सूचितम् ।

#### यदा तमस्तत्र दिवा न रात्रिनं सन्न चासि छव एव केवलः ।।

"नासदासीन्नो सदासीत्", "तम आसीत्" इत्यादिश्रुतिभिः प्रलयादा-वभावप्रतिपादनात् । "एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च" इत्या-दिभिः मृष्टचादावुत्पत्तिवर्णनाच्चान्तःकरणस्य प्रलयादावतीतावस्थाख्य-निवृत्तिसत्त्वेऽपि तदवस्थस्यान्तःकरणस्य सत्ताङ्गीक्रियत एव, अन्यथा पुनः संसारानापत्तेः । 'यावदात्मभावित्वाच्च न दोषस्तद्र्शनात्' (२।३।३०), 'स एव तु कर्मानुस्मृतिविधिभ्यः' (३।२।९) इति शारीरकमीमांसासूत्रविरोध्याच्चेति दिक् ।। ४।।

अनन्यभक्तस्य मोक्षे कियान्विलम्बस्तत्राह -

### आयुश्चिरमितरेषान्तु हानिरनास्पदत्वात् ॥५॥

आयुश्चिरमिति । अनन्यभक्तस्य जीवनमुक्त्यवस्थान्यथानुपपत्त्या आयुः जीवनादृष्टं चिरमास्ते । उपलक्षणिमदं विपाकत्रयारम्भोपिहतादृष्टानाम् । इतरेषां सिञ्चतानागतानान्तु, हानिः अश्लेषविनाशौ, तत्रानागतस्याश्लेषः सिञ्चतस्य विनाशः । कृतः अनास्पदत्वाद् आस्पदं फलक्ष्पलक्षणम्, तद्रहित-त्वादित्यथः । तथा चानिर्मोक्षापत्त्या तत्फलानुत्पत्त्यभ्युपगमेनोत्तरादृष्टानुदयस्येव निष्फलपूर्वादृष्टनाशस्यापि भित्तवीजप्राथमिकज्ञानव्यक्त्यभावक्पनिमत्तनाशवशात्सम्भव इति भावः । एतदभिप्रायेणैव भगवान् बादरायणोऽपि 'तद्धिगम उत्तरपूर्वाऽघयोरश्लेषविनाशौ तद्व्युपदेशात्' (वे॰ सू॰ ४।१।१३) इति । अश्लेषविनाशौ स्वसमानाधिकरणफलाजनकत्वम् । अन्यथा ''तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुहृदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्याम्' इत्यनेन ग्रहणानु-पपत्तेः । स्वरूपतो नष्टस्यान्येन ग्रहणानुपपत्तेः । प्रारब्धन्तु स्वसमानाधि-करणफलजनकत्वान्न नष्टमित्युच्यते शास्त्रकृद्भिः ।

'ज्ञानाग्निः सर्वंकर्माणि भस्मसात्कुरुते' (भ०गी० ४।३७) इत्यादी सर्वंकर्मपदन्तु प्रारब्धेतरार्जुनकर्मपरम् । ''तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमो-स्येऽथ सम्पत्स्ये' 'भोगेन त्वितरे क्षपयित्वाऽथ सम्पद्यते' (वे० सू० ४।।।९९) इत्यादिश्रुतिसूत्रैकत्राक्यतानुसारात् । तया च प्रारब्धाऽपरिसमाप्तिरेव भक्तस्य कैवल्ये विलम्बो नान्यः ।

धर्मार्थकामैः किन्तस्य मुक्तिस्तस्य करे स्थिता। समस्तजगतां मूले यस्य भक्तिः परे स्थिता।।

इत्यादिवाक्यैर्भक्तस्य मोक्षातिशयादित्यास्तां विस्तरः ॥ ५ ॥ ननु मोक्षहेतुर्भक्तिश्चेत्संसृतिहेतुरभक्तिरप्यस्त्वित्यत्रेप्टापितमाह—

संसृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात्करण-

#### त्वासिद्धेः ॥ ६ ॥

संसृतिरेषामिति । एषां जीवानाम्, अभक्तेरिप संसारो नाज्ञानमात्रात् केवलस्य करणत्वासिद्धेः । : इन्द्रो मायाभिः र्क्षुत्र ईयते''

> विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते। अविद्यामोहितात्मानः पुरुषा भिन्नदर्शिनः।। अज्ञानकित्पतं विश्वं ज्ञानेनैव विलोयते। तथाप्यविद्याभेदेन भिन्नं पश्यामहे जगत्।।

इत्यादिवाक्यानामिव--

ताबदातिस्तृषा शान्ता तादन्मोहस्तथा सुखम् । यावन्नायाति शरणं त्वामशेषाऽघनाशनम् ॥ युञ्जानानामभक्तानां प्राणायामादिभिर्नरः । अक्षीणवासनं राजन् दृश्यते स्वचिद्वत्थितम् ॥

इत्यादिवाक्यानामपि सत्त्वात् । यत्त्वज्ञानान्न कुत्राप्यर्थंसृिंटर्दृष्टेति कथमिदमिति तन्त । अभक्तेरप्यर्थसृष्टेरदर्शनात् । वस्तुतस्तु दृष्टैव शुक्तिरज-तादिसृष्टिः स्वप्नसृष्टिश्च । न च तत्रान्यथास्यातिरेव ।

यथा हि रज्जुरुरगः शुक्तिका रजतं यथा। मृगतृष्णा यथा चाम्भः क्लृप्तं विष्णो जगत्तथा।।

"न तत्रं रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान् रथयोगान् पथः सृजते" इत्यादिवाक्यविरोधात् । किञ्चारजतं शुक्तिरित्यस्य रजतभिन्ना शुक्तिरिति तावन्नार्थः,तत्पुरुषस्योत्तरपदार्थंप्राधान्यस्यौत्सर्गिकस्य त्यागापत्तेः। तस्मादारोपितत्वं नवर्थं इत्यारोपितरजतं शुक्तिरिति वाक्यार्थंस्याव- द्याभ्युपगन्तव्यत्वादिनर्वचनीयशुक्तिरजतसिद्धः । न च तत्र रजतावयवादि- रूपकारणासम्भवादनुपपत्तिः । प्रमाणबलात्सिद्धे कार्ये दोषादेरेव कारणत्व- कल्पनात् । अन्यथान्यथास्यातरिप क्लृप्तसन्निकर्षादिकारणवाधादनभ्युपगमा-

पत्तेः । इदन्तु बोध्यम् । शुक्तिरजतादिव्यावहारिकरजताद्योः परस्परवैलक्ष-ण्याङ्गीकारात्तत्तद्वचित्तित्वेन कार्यकारणभावाभ्युपगमाद्वा प्रायिकसकलार्थ-क्रियाव्यवस्थासिद्धिः । या तु ववचित्समानैवार्थक्रिया, तत्र प्रातिभासिकस्यापि हेतुत्वम् । फलानुसारेणैव कार्यकारणभावकल्पनाया उचितत्वादित्यास्तां विस्तरः ॥ ६ ॥

भक्तिश्च ज्ञानसाध्येत्युक्तम् ज्ञानसाधनानि च कति, तत्राह—
त्रांण्येषां नेत्राणि शब्दलिङ्गाक्षभेदादुद्रवत् ।। ७ ।

त्रीण्येषामिति । एषां जीवानाम् त्रीण्येव नेत्राणि अर्थप्रमापकानि प्रमाणानि नाधिकानि न न्यूनानीत्यर्थः । कानि तानि तत्राह—शब्दलिङ्गाक्षभेदादिति । शब्दानुमानप्रत्यक्षभेदादित्यर्थः । शब्दस्य श्रुतिरूपस्याधिकप्रमाणत्वादादौ,तदनुसारिण एवानुमानस्य प्रमाणत्वात्तदनन्तरम्, अनुमानस्य
तर्कशुद्धस्यैव प्रत्यक्षप्रमाणत्वादनुमानानन्तरं प्रत्यक्षनिर्देशः । उपमानादिकन्तवनुमानादावेवान्तर्भूतमिति भावः । नेत्रत्रयं क्व दृष्टन्तत्राह—हद्रवदिति ।
यथा रुद्रस्य त्रीण्येव नेत्राणि तद्वदित्यर्थः ।। ७ ।।

अत्यन्तलयप्रसङ्गात्सान्ययनाश्चमुत्पत्ति च व्युत्पादयति —

### आविस्तिरोभावविकाशाः स्युः क्रिया-फलसंयोगात् ॥ द ॥

आविरिति । जन्यानां पदार्थानामुत्पादकेन पूर्वसत एवाविभविस्त-दानीं सत एव ज्ञानातिरिक्तनाशकेन तिरोभावलक्षणो नाशः क्रियते, न तार्कि-कोक्तौ जनिनाशी, कुतः ? क्रियाफलं संयोगात् करोति घटम्, नाशयति घट-मित्यादिना धात्वर्थक्रियाफलयोष्ट्यितिनिवृत्त्योः सम्बन्धप्रतिपादनात् । न हि पूर्वमसतो जायमानधर्मान्तरसम्बन्धः क्वापि दृष्टः सम्भवति वा । तथा चोक्तं भगवता—

नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः । इति । ( भ० गी० २।१६ )

एवं भवति नश्यतीत्यादाविष क्रियाश्रयत्वं प्रतीयते । तच्च सत एव सम्भवति। नचाद्यक्षणसम्बन्धो नाश्रप्रतियोगित्वं च तद्यंः, आद्यत्स्यानिहक्तेः। चः स्वाधिकरणक्षणवृत्तिप्रागभावप्रतियोगित्वं तदिति वाच्यम् । अनागतादि-काले घटाद्यभावेन तस्य प्रागभावप्रतियोगित्वादिधमंकत्विवरोधान् सदसतोः रसम्बन्धात् । प्रतियोगित्वस्य प्रतियोगिस्वरूपत्वे तद्दोपतादवस्थ्यम् । अभाव-मात्रस्वरूपत्वे घटाद्यभावोऽपि पटाद्यभावः स्यात् । अभावत्वाविशेषात् । अभावेष्विप स्वरूपतो विशेषाञ्जीकारेऽभावत्वं परिभाषामात्रं स्यात् ।

न च प्रतियोगी वाऽभावं विशेषयित, असतो विशेषकत्वासम्भवात् । तस्मात्सत एव कार्यस्य प्रागभावप्रतियोगित्वादयो धर्मा वक्तव्याः । ध्वंसप्रागभावौ चातीतानागतावस्थे एव । ते च वर्तमानावस्थावद्भावात्मिके एव । घटोऽतीतो घटो वर्तमानो घटो भविष्यतीति प्रत्ययानां तुल्यरूपतौचित्यम्, नत्वेकस्य भावविषयकत्वमन्ययोश्चाभाविषयकत्वमित्यस्यौचित्यम्, मानाभावात्। एवमन्योन्याभावात्यन्ताभावावपि प्रतियोग्यविशिष्टाधिकरणस्वरूपावेव लाघवान् ।

नन्विस्मन्मते वर्तमानावस्थालक्षणाभिव्यक्तिरिप कार्यस्य सती असती वा । आद्ये कारण्व्यापारवैफल्यम्, कारण्व्यापारात्प्रागिप कार्यस्याभिव्य-क्त्या स्वकार्यजनकत्वापित्तश्च । अन्त्येऽभिव्यक्तावेव सत्कार्यवादक्षतिरिति चेन्न । अभिव्यक्तेरिप वर्तमानावस्थया प्रागसत्त्वेन तदसत्तानिवृत्त्यर्थं कारण्व्यापारापेक्षणात् । सर्वकार्याणां च कारणव्यापारात्प्राक् प्रकारभेदेन सदस-त्वम्, अवस्थानामेव परस्परं परस्पराज्भावरूपत्वमिति तस्या अप्यभिव्यक्ति-स्वीकारात् । न चैवमनवस्था गौरवं च, पटसामग्रचा एवाविभावादस्याविभी-वित्वात् । अन्यथा उत्पत्तेष्ट्पत्ताविप तदप्रसङ्गादित्याद्यन्यत्र विस्तरः ।

नन्वेतं कार्यस्य वियदादेः प्रागसत्त्वमेवेष्यताम् । कार्यतावच्छेदकलाघ-वात् किमभिन्यक्त्याख्याऽवस्थाकल्पनेन गौरवादिति चेत् ''तद्वचे दं तह्यं व्या-कृतमासीत्'' इत्यादिश्रुत्याव्यक्ताऽवस्थया सतामेव कार्याणामभिन्यक्तिसिद्धेः । न चैवमभिन्यक्तेः प्रागभावादिस्वीकारापत्ति । तिसृणामनागताद्यवस्थानाम-न्योन्यस्याभावरूपत्वात्ताश्चावस्था घटादेव्यंतिरिक्ताः । तस्यावस्थात्रयवत्त्वानु-भवात्। एवञ्च घटस्य वर्तमानावस्थैवाभिव्यक्तिः, तदभावश्च घटस्यानागताद्य-वस्यैवेति दिक् । तत्र सूक्ष्मतया कारणेष्वविभागः कार्यस्यातीतावस्थाख्यो लयः । स यदात्यन्तिकस्तदा पुनर्लीनस्य नोपपत्तिरित्याद्यन्यत्र विस्तरः । एत-रसर्वकथनं कारणेनेश्वरेण कार्यस्याभेदसम्पत्तये, तस्मिन्सत्येव ब्रह्मज्ञानात्सर्व-ज्ञानेन वैराग्यादनन्यभक्त्या भगवत्प्राप्तिसम्भवादित्यास्तां विस्तरः ॥ ८ ॥ सिच्चित्सत्यसुखाऽद्वयं सुविमलं जात्वा धिया निर्भिया
प्रेम्णि प्राप्तरसोऽभवःद्भगवतस्तृष्ताऽन्त इत्थं मुनिः।
शाण्डिल्यः परमाऽनुरिक्तमिधेषे संसूत्रयामास त-।
द्वचातेने हरितुष्टये मुनिवरो नारायणाख्यो यतिः॥१॥
अधीत्य सर्वशास्त्राणि वासुदेवदयानिधेः।
तीर्थश्रीरामगोविन्दकृपयैषा कृतिर्मम॥२॥
रामगोविन्दतीर्थानां गुरूणामन्वहं मम।
तीर्थश्रीवासुदेवानां चरणौ शरणं सदा॥३॥।

शिक्षिमत्परमहंसपित्राजकाचार्यवर्यश्रीनारायणतीर्थकृतायाः
 भक्तिचन्द्रिकायां तृतीयाध्याये द्वितीयाह्निकम् ॥ ३।२ ॥
 ॥ समाप्ता चेयं भक्तिचन्द्रिका ॥

# परिशिष्टम्

(9)

शाण्डिल्यभक्तिसूत्राणि

( २ )

भक्तितत्त्व-विवरणम्

- [१] पुराणे त्रिविध-भक्ति-विवरणम्
- [२] नारद-भक्तिसूत्रम्
- [३] भक्ति-मीमांसा
- [४] परभक्ति-सूत्रम्



# परिशिष्टम्-१ शाण्डिल्यशतसूत्रीयं भाष्यम्

### ।। अथ प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ।।

प्रपद्य परमं देवं श्रीस्वप्नेश्वरसूरिणा।
शाण्डिल्यशतसूत्रीयं भाष्यमाभाष्यतेऽधुना।। १।।
गोविन्दचरणद्वन्द्वमधुनो महदद्भुतम्।
यत्पायिनो न मुह्यन्ति मुह्यन्ति यदपायिनः।। २।।

जीवानां ब्रह्मभावापितमुंक्तिरिति वध्यते । जीवाश्च ब्रह्मणोऽत्यन्तमिभन्ना इति तेषां संसारित्रगुणात्मकान्तःकरणोपिधिकृतो न साह्रजिकः
स्फिटिकस्येव जपिदिसिन्निधिकृतं लौहित्यादिम् । स चौपिधिकत्वादेव न
ज्ञानेन निवर्त्तनीयः, किन्तूपाध्युपध्ययोरन्यतरहानेन तत्सम्बन्धहानेन वा ।
न हि निपुणतरदर्शनेनाप्युपिधियोगे स्फिटिकलौहित्यभ्रमनिवृत्तिरितः ।
तथेह न सर्वसत्तास्फुरणात्मनो हानिः सम्भवति, न वा सम्बन्धस्य तस्य
तदुभयस्वरूपानितरेकात् परिशेषादुपिधहानादेव भ्रमनिवृत्तिर्नात्मज्ञानात्।
उपिधिहाने च करणान्तरमन्वेष्टव्यम्, तच्चेश्वरभिक्तिरेवालौकिकत्वाच्छ्रुतिस्मृतिसिद्धा । तथा (गी॰ अ॰ १४ इलो॰ ६८)—

तत्र सत्त्वं निर्मलत्वात् प्रकाशकमनामयम् ।

सुखसङ्गेन बध्नाति ज्ञानसङ्गेन चानघ ॥

रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम् ।

तिन्वध्नाति कौन्तेय कमंसङ्गेन देहिनम् ॥

तमस्त्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सर्वदेहिनाम् ।

प्रमादालस्यनिद्राभिस्तिन्निबध्नाति भारतः॥

इत्युपक्रम्य,

मां च योऽव्यभिचारेण भक्तियोगेन सेवते। स गुणान् समतीत्यैतान् ब्रह्मभूयाय कल्पते।। (गी॰ १४।२६)

भगवानेवात्मभक्तेस्त्रिगुणात्मकान्तःकरणलयपूर्वकब्रह्मा-इत्युपसंहरन् नन्दावाप्तिलक्षणमुक्तिहेतुतामाह — न चात्मज्ञानवैयर्थ्यम्; अश्रद्धामलक्षाल-नेन भक्तावुपयोगात् । न त्वपरोक्षान्तः करणरूपोपाधिधर्माध्यासनिरास-समर्थं ज्ञानम् । अत एव (गी० अ० १४, इलो० १९) ''गुणेभ्यश्च परं वेत्ति मद्भावं सोऽधिगच्छति'' इति; ( गी० अ० ४, २लो० ४१) "ज्ञानसञ्छिन्न-संशयम्" इत्यादावयमर्थः स्फुट एव, न चाज्ञानकृतः संसारो येन ज्ञानान्नि-वृत्तिरपि वक्तुं शक्या प्रमाणाभावात्, रजतावयवादेः कारणस्याभावा-दज्ञातशुक्तित उत्पत्त्यसम्भवाच्च । अपि च ( छान्दो०, पृ० ३९२) "कुतस्तु खलु सौम्यैवं स्यादसतः सज्जायेत' इति श्रुतिः कार्यसत्तया कारणसत्तां बोधयन्ती संसारस्य सत्यत्वमेवाह । नितराञ्च ( छान्दो ०, पृ० २०४ ) सत्य-सङ्कल्प इत्यादिना परमेश्वरसर्गस्य, नापि भगवान् बादरायणः क्वचिदपि सूत्रे संसारस्याज्ञानकल्पितत्वमुक्तवान्; प्रत्युत स्वप्नसृष्टिनिराकरणेन जाग्रत्सृष्टेः सत्यत्वम् । न च दृष्टान्तार्थम्, तन्मानाभावात् । सुखादिधर्माणां तु साहजिकत्वं नोपपद्यते; सुखादयो न साक्षादात्मविकारा आत्मनि प्रतीय-मानत्वाद् गौरत्वादिवत् । सुखाद्युपलब्धिः सकरणिका क्रियात्वादित्यत्र लाघवात् समवायेनैव करणजन्यत्वं युज्यते श्रोत्रजन्यत्विमव शब्दस्य। करणसमवेताः, अनादीन्द्रियग्राह्यगुणत्वात् शब्दवदिति सुखादय: परमते । उभयमते स्पर्शशून्येन्द्रियप्राह्मगुणत्वात् । आत्मसिद्धिस्तु सर्वसत्ता-प्रकाशकतयेति । सर्वमेतद् द्वितीये तृतीये स्फुटीभविष्यति । तस्मात् पुरुषायं-हेतुत्वाद्धमंस्येव भक्तेमींमांसाविवित्सयेदं सुत्रम्-

अथातो भक्तिजिज्ञासा ॥ १॥

अवेत्यधिकारार्थः, नानन्तर्यार्थः; आनन्तर्यं हि न स्वाध्यायाध्ययनस्य

आनिन्द्ययोन्यधिकृतेर्वक्ष्यमाणत्वात् । नापि शमादिसम्पन्त्यर्थः, मुमुक्षा-मात्रस्य भक्त्यधिकारत्वात् । यथा मन्त्रवर्णः ( श्वेता०, पृ० ३६९ ) —

> यो ब्रह्माणं विदधाति पूर्वं यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै । तं ह देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुर्वे शरणमहं प्रपद्ये ॥ इति ।

न च मङ्गलार्थोऽपि तदुच्चारणमात्रस्य मङ्गलत्वात्। तथा च मुमु-क्षुणा भक्तिविचारः कर्तव्य इत्यर्थः। जिज्ञासया विचार आक्षिप्यते—यद्यपि परमेश्वरानुरिक्तिरूपाया भक्तेनं धर्मवत् कृतिसाध्यत्वम्, न वा ब्रह्मवद्-ज्ञेयत्वम्; तथापि तस्याः स्वकारणपूर्वसुकृतैहिकगौणभक्त्यादिसम्पन्नाया अचि नेयं भक्तिः, नेयं निःश्रेयसार्थाः, नेयमुक्तमविषयेत्यादिकुतकंकवलनेन निवृत्तिरिप भवति, यथा पत्यौ पत्न्याः। तन्निरासमुखेनैव तन्मीमांसाया भक्तावुपयोग इति, अतः शब्देनोच्यते— यतः कुतकंनिरासोऽपेक्षणीयः, अतस्तिज्जिज्ञासेति। अत एव (विष्णुपु०, अं० १, अ० २०, इलो० १६)—

> नाथ योनिसहस्रेषु येषु येषु वजाम्यहम्। तेषु तेष्वचला भक्तिरच्युतास्तु सदा त्विय ।। इति ।

तदविच्युतिप्रार्थनमपेक्षितत्वादिति, अत एव च फलबद्भक्तयङ्गमपि विचारः फलवानेवेति ॥ १ ।

अथ तस्या लौकिकाकारतामन्तरेण बुद्धचनारोहान्न विचारविषयत्व-मतस्तल्लक्षणमुच्यते—

### सा पराऽनुरिक्तरीश्वरे ॥ २।

अत्र सा परेति लक्ष्यनिर्देशः, शेषं लक्षणम् । परेति गौणीं व्याव-र्त्तयति । ईश्वर इति प्रकृताभिप्रायम् । आराध्यविषयकरागत्वमेव सा । इह तु परमेश्वरविषयकान्तःकरणवृत्तिविशेष एव भक्तिस्तद्वैशेष्यं च लोकिकानुरागादी सुग्रहम् । यथोक्तं परभक्तिमता प्रह्लादेन (विष्णुपु०, अ० १०, क्लो० १७)---

या प्रीतिरिववेकानां विषयेष्वनपायिनी। त्वामनुस्मरतः सा मे हृदयान्मापसर्पतु॥

अत्र प्रीतिपदेन सुखनियतो राग एव लक्षितः; अन्यथा प्रीतेः सुखल्पाया निर्विषयत्वेन विषयसप्तमी न स्यातः तस्याः सुखज्ञानरूपत्वेऽपि तण्ज्ञानस्य सुखविषयत्वाद्विषयविषयत्वासम्भवात् । तस्मादनुरिक्तरेव सिविषयणी लक्षिता । न च विषयजन्यप्रीतिरर्थः, जनकसप्तम्या अननुशासनात् । किञ्च "अच्युतास्तु सदा त्विय" इत्यत्र भक्तेरीश्वरविषयता-सिद्धौ प्रीतिपदेनापि तदेकवाक्यतया सैवोच्यते । पूर्वं प्रतिजन्म भक्तिप्रार्थनम्, इह तु विषयरागदृष्टान्तेन तस्या एव सर्वथाऽप्यपरिहार्यत्वप्रार्थनमिति विशेषः । विषयजन्यप्रीतिरिष रागं विना न सम्भवतीति रागावश्यकत्वम् । तथा च पातञ्जलसूत्रम् (पा० २; सू० ७)—"सुखानुशयी रागः" इति । तस्येव वक्ष्यमाणलिङ्गेषु व्यापनाल्लाघवाच्च भक्तित्वम्; न तु क्वचित् स्मरणस्य, क्वचित् कीर्तनादेः, अननुगमात् । न च तण्ज्ञानस्य तत्त्वम्, द्वेषादिमत्स्विप तत्प्रसङ्गात् । नाप्याराध्यत्वेन ज्ञानम्, सा पूजानम्स्काराद्याराधनास्वननुगमात् । अपि च बलाद्भयाद्वा नमस्कार्यत्वादिज्ञान्वत्यि भक्तोऽयमनुरक्तोऽयमिति व्यवहारापत्तेः । अनुरागादिसहिताराध्यत्विज्ञानिति चेत्, अनुराग एवास्तु । अत एव (गी० अ० १० इलो० ९)—

मिंचता मद्गतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥ तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । ददामि बुद्धियोगं तं येन मामुपयान्ति ते ॥

इत्यादौ तद्गतचित्ताप्राणादीनां भजनमुक्तम्; नाराध्यत्वेन ज्ञानवतामेव। अत एव च कृष्णस्य कमनीयाकृतिदर्शनेनानुरक्तानां गोपतरुणीनामपि भक्तिफलं मुक्तिः स्मर्यते । अनुस्तु न लक्षणान्तर्गतः, किन्तु भगवन्महिमादि-ज्ञानादनु पश्चाज्जायमानत्वादनुरिक्तिरित्युक्तम् । बनु पित्रादिगोचरानुराग-स्यापि प्रकृतभक्तित्वं प्रसज्येत, जगत एव परमेश्वरात्मत्वात् । अथ विकारा-विशिष्ट एव तथात्वं वाच्यम्, तथापि गोपीप्रभृतीनां प्रादुर्भावाविच्छन्ने-श्वरभक्तावव्यापकम् । उच्यते—"जीवोपाध्यनविच्छन्नेवतनविषयिणी अनुरक्तिरेव सा" इति । एवञ्च प्रादुर्भावाविच्छन्ने परिपूर्णे च रिक्तः सङ्गृहीता भवति ॥ २ ॥

### तत्संस्थस्यामृतत्बोपदेशात् ॥ ३ ॥

तस्मिन्नीश्वरे संस्था भक्तिर्यस्य स तथोक्तः; तस्यामृतत्वं फलमुपदि-श्यते ( छा॰, पृ॰ १३७ )—ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेतीति । तस्मान्निष्फलत्व-गौणफलत्वनिबन्धना तदिजज्ञासा परिहृता भवतीति ॥ ३ ॥

#### ज्ञानमिति चेन्न द्विषतोऽपि ज्ञानस्य तदसंस्थितेः ॥ ४ ॥

ननु ब्रह्मसंस्थाशब्देन ब्रह्मज्ञानमेवोच्यते, न तु तद्भक्तिः । तथा चामृतत्वफलं तस्यैवेति चेद्, ब्रूषे । नैष दोषः । संस्था भक्तिरेव न ज्ञानस्, द्विषतस्तज्ज्ञानवतोऽपि तत्संस्थत्वव्यवहाराभावात् । राजाद्यनुरक्ताः खल्वमात्यमित्रादयस्तत्संस्था इति व्यपदिश्यन्ते, न पुनः प्रतिपक्षभूपालाः । शब्दार्थनिर्णयो हि लोकवदेव वेदेऽपीति । अत एव चिरकालिकोपाख्याने—

> विमृश्यते न कालेन पत्नीसंस्थाव्यतिक्रमः। सोऽत्रवीच्च भृशं तप्तो दुःखेनाश्रूणि वर्तयन्॥

इत्यनेन पतिभक्त्यतिक्रम उक्तः । तस्मात् संस्था भक्तिरिति । एवञ्च (ब्रह्मसू॰,अ॰ १, प॰ ७)—तिन्नष्ठस्य मोक्षोपदेशादिति । बादरायणीय-सूत्रस्याप्ययमेवार्बोऽध्यवसेय इति ॥ ४॥

#### तयोपक्षयाच्च ॥ ४ ॥

तया भक्त्या मुक्ति प्रति ज्ञानमुपक्षीणं यस्माच्चकार उक्तयुक्तिसमुच्च-यार्थः। (गी०, अ० ७, २लो० २३ )—

देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपि । इत्यादि । तथा प्रह्लादं प्रति भगवद्वाक्यम् ( विष्णुपु॰ अं॰ १, अ॰ २०, क्लो॰ २१)—

यथा ते निश्चलं चेतो मिय भक्तिसमन्वितम् । तथा त्वं मत्प्रसादेन निर्वाणमपि यास्यसि ॥ इति स्थितम् ।

ननु ( स्वे॰, पृ॰ ३२७)—"तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय" इत्यत्र वेदनफलं मुक्तिः श्रुता तद्विरोधेन स्मृतीना-मन्यार्थंत्वं स्यादिति चेत्, न, अत्रापि तयैवोपक्षयात् । तथा ह्यतिमृत्युपदं न मुक्तौ रूढम्, किन्तु यस्यां सत्यां मृत्योरतिक्रम इति व्युत्पत्त्या तदपेक्षायां यतो भक्तेर्मृत्य्वतिक्रम इति व्युत्पाद्य भक्तिमेवातिमृत्युपदेनाभिधत्तामः, उपपदविभक्त्यर्थपिक्षया कारकविभक्त्यर्थस्य वलवत्त्वात्, ( गी॰, अ॰ १२, इलो॰ ७ )—

तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्। भवामि न चिरात् पार्थं मय्यावेशितचेतसाम्।।

इत्यादिना भक्तितो मृत्य्वतिक्रमप्राप्तेः । मन्त्रश्च भवति (तैत्तिरीय मन्त्रभागे)—"त्र्यम्बकं यजामहे सुर्गान्ध पुष्टिवर्द्धनम् । उर्व्वारुकिमव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय मामृतात्" इति । अत्र यजनं भक्तिः, तथैव तत्करूप- व्याख्यानात् । न चास्यां श्रुतौ भक्तेरसन्निधानं मुक्ताविप तुल्यत्वात् । तस्मादनपायिश्रुत्या ज्ञानस्योपक्षय एव प्रतीयत इति ॥ ५॥

ननु तथापि भक्ते रागरूपत्वे किं कारणमित्यपेक्षायामाह—

### द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसशब्दाच्च रागः॥ ६ ॥

भक्तिः खलु राग एव भवितुमहंति, कुतः ? द्देपविरोधित्वात् । लोके हि द्वेष्टायं भक्तोऽयमिति मिथो विरुद्धधमंवित व्यविह्यते, तत्र द्वेषविरोधी च राग एव प्रसिद्धः, न ज्ञानादिः । एवञ्च वैष्णवे भगवित शिशुपालस्य द्वेषानुबन्धमभिधाय अयं हि भगवान् कीर्तितः संस्मृतश्च द्वेषानुबन्धेनापि अखिलसुरासुरदुर्लभं फलं प्रयच्छिति, किमुत सम्यग्भक्तिमतामित्युक्तम् । तथा चात्रिस्मृतौ --

विद्वेषादिप गोविन्दं दमघोषात्मजः स्मरत्।
शिशुपालो गतः स्वगं कि पुनस्तत्परायणः॥ इति।
तत्रापि द्वेषविरोधित्वेन भक्तेरभिधानात्। तथा च गीतासु (गी॰
अ॰ १६, २लो १९८-२०)—

मामात्मपरदेहेषु प्रद्विषन्तोऽभ्यसूयकाः ।
तानहं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान् ।।
क्षिपाम्यजस्त्रमशुभानासुरीष्वेव योनिषु ।
आसुरीं योनिमापन्ना मूढा जन्मिन जन्मिन ।।
मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्त्यधमां गतिम् ॥ इति ।

तिहरोधिनी च भक्तिरीश्वरिवषयैवानुरिक्तिरिति युज्यते । किञ्च, (तैक्ति॰, पृ॰ ९९)—रसं ह्योवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति शब्दाद् ब्रह्मा-नन्दाविभावमुक्तेर्ब्वागोचरस्य हेतुतावगम्यते । रसश्च रागः । (गी॰, अ॰ २, श्लोक ५९)—

रसवज्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते।

इत्यादी प्रसिद्धः। अत्र रसो विषयरागः। अत एव च रामलक्ष्मणादीनां स्वर्लोकारोहणमुक्त्वा येऽपि तेषु भगवदंशेष्वनुरागिणः कोशलनगरजानपदास्तेऽपि तन्मनसस्तत्सलोकतामापुरिति साक्षादेव भक्तावनुराग-



#### तयोपक्षयाच्च ॥ ४ ॥

तया भक्त्या मुक्ति प्रति ज्ञानमुपक्षीणं यस्माच्चकार उक्तयुक्तिसमुच्च-यार्थः। (गी०, अ० ७, २लो० २३ )—

देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपि । इत्यादि । तथा प्रह्लादं प्रति भगवद्वाक्यम् ( विष्णुपु॰ अं॰ १, अ॰ २०, क्लो॰ २१)—

यथा ते निश्चलं चेतो मिय भक्तिसमन्वितम् । तथा त्वं मत्प्रसादेन निर्वाणमपि यास्यसि ॥ इति स्थितम् ।

ननु ( स्वे॰, पृ॰ ३२७)—"तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय" इत्यत्र वेदनफलं मुक्तिः श्रुता तद्विरोधेन स्मृतीना-मन्यार्थंत्वं स्यादिति चेत्, न, अत्रापि तयैवोपक्षयात् । तथा ह्यतिमृत्युपदं न मुक्तौ रूढम्, किन्तु यस्यां सत्यां मृत्योरतिक्रम इति व्युत्पत्त्या तदपेक्षायां यतो भक्तेर्मृत्य्वतिक्रम इति व्युत्पाद्य भक्तिमेवातिमृत्युपदेनाभिधत्तामः, उपपदविभक्त्यर्थपिक्षया कारकविभक्त्यर्थस्य वलवत्त्वात्, ( गी॰, अ॰ १२, इलो॰ ७ )—

तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्। भवामि न चिरात् पार्थं मय्यावेशितचेतसाम्।।

इत्यादिना भक्तितो मृत्य्वतिक्रमप्राप्तेः । मन्त्रश्च भवति (तैत्तिरीय मन्त्रभागे)—"त्र्यम्बकं यजामहे सुर्गान्ध पुष्टिवर्द्धनम् । उर्व्वारुकिमव बन्धनान्मृत्योर्मुक्षीय मामृतात्" इति । अत्र यजनं भक्तिः, तथैव तत्करूप- व्याख्यानात् । न चास्यां श्रुतौ भक्तेरसन्निधानं मुक्ताविप तुल्यत्वात् । तस्मादनपायिश्रुत्या ज्ञानस्योपक्षय एव प्रतीयत इति ॥ ५॥

ननु तथापि भक्ते रागरूपत्वे किं कारणमित्यपेक्षायामाह—

### द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसशब्दाच्च रागः॥ ६ ॥

भक्तिः खलु राग एव भवितुमहंति, कुतः ? द्देपविरोधित्वात् । लोके हि द्वेष्टायं भक्तोऽयमिति मिथो विरुद्धधमंवित व्यविह्यते, तत्र द्वेषविरोधी च राग एव प्रसिद्धः, न ज्ञानादिः । एवञ्च वैष्णवे भगवित शिशुपालस्य द्वेषानुबन्धमभिधाय अयं हि भगवान् कीर्तितः संस्मृतश्च द्वेषानुबन्धेनापि अखिलसुरासुरदुर्लभं फलं प्रयच्छिति, किमुत सम्यग्भक्तिमतामित्युक्तम् । तथा चात्रिस्मृतौ --

विद्वेषादिप गोविन्दं दमघोषात्मजः स्मरत्।
शिशुपालो गतः स्वगं कि पुनस्तत्परायणः॥ इति।
तत्रापि द्वेषविरोधित्वेन भक्तेरभिधानात्। तथा च गीतासु (गी॰
अ॰ १६, २लो १९८-२०)—

मामात्मपरदेहेषु प्रद्विषन्तोऽभ्यसूयकाः ।
तानहं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान् ।।
क्षिपाम्यजस्त्रमशुभानासुरीष्वेव योनिषु ।
आसुरीं योनिमापन्ना मूढा जन्मिन जन्मिन ।।
मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्त्यधमां गतिम् ॥ इति ।

तिहरोधिनी च भक्तिरीश्वरिवषयैवानुरिक्तिरिति युज्यते । किञ्च, (तैक्ति॰, पृ॰ ९९)—रसं ह्योवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति शब्दाद् ब्रह्मा-नन्दाविभावमुक्तेर्ब्वागोचरस्य हेतुतावगम्यते । रसश्च रागः । (गी॰, अ॰ २, श्लोक ५९)—

रसवज्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते।

इत्यादी प्रसिद्धः। अत्र रसो विषयरागः। अत एव च रामलक्ष्मणादीनां स्वर्लोकारोहणमुक्त्वा येऽपि तेषु भगवदंशेष्वनुरागिणः कोशलनगरजानपदास्तेऽपि तन्मनसस्तत्सलोकतामापुरिति साक्षादेव भक्तावनुराग-



#### तयोपक्षयाच्च ॥ ४ ॥

तया भक्त्या मुक्ति प्रति ज्ञानम्पक्षीणं यस्माच्चकार उक्तयुक्तिसमुच्च-यार्थः। (गी०, अ० ७, इलो० २३)-

देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपि । इत्यादि । तथा प्रह्लादं प्रति भगवद्वाक्यम् ( विष्णुपु॰ अं॰ १, अ० २०, क्लो॰ २१ )-

> यथा ते निश्चलं चेतो मयि भक्तिसमन्वितम्। तथा त्वं मत्प्रसादेन निर्वाणमपि यास्यसि ॥

इति स्थितम्।

नन् ( इवे०; पु० ३२७ )—"तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय" इत्यत्र वेदनफलं मुक्तिः श्रुता तद्विरोधेन स्मृतीना-मन्यार्थत्वं स्यादिति चेत्, न, अत्रापि तयैवोपक्षयात् । तथा ह्यतिमृत्यूपदं न मुक्ती रूढम्, किन्तु यस्यां सत्यां मृत्योरतिक्रम इति व्युत्पत्त्या तदपेक्षायां यतो भक्तेर्मृत्य्वतिक्रम इति व्युत्पाद्य भक्तिमेवातिमृत्युपदेनाभिधत्ताम्; उपपदविभक्त्यर्थापेक्षया कारकविभक्त्यर्थस्य वलबत्त्वात्, (गी०, अ० १२, क्लो० ७)—

> तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्। भवामि न चिरात् पार्थं मय्यावेशितचेतसाम् ।।

इत्यादिना भक्तितो मृत्य्वतिक्रमप्राप्तेः । मन्त्रश्च भवति (तैत्तिरीय मन्त्रभागे )-- "त्र्यम्बकं यजामहे सूर्गान्ध पूष्टिवर्द्धनम् । उर्व्वारुकिमव बन्धनान्मत्योर्मुक्षीय मामृतात्" इति । अत्र यजनं भक्तिः, तथैव तत्करप-व्याख्यानात् । न चास्यां श्रुतौ भक्तरसन्निधानं मुक्ताविप तुल्यत्वात्। तस्मादनपायिश्रुत्या ज्ञानस्योपक्षय एव प्रतीयत इति ॥ ५ ॥

ननु तथापि भक्ते रागरूपत्वे कि कारणमित्यपेक्षायामाह—

#### द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसञ्ज्वाच्च रागः ॥ ६ ॥

भक्तिः खलु राग एव भवितुमहंति, कुतः ? द्वेषविरोधित्वात् । लोके हि द्वेष्टायं भक्तोऽयमिति मिथो विरुद्धधमंवित व्यविह्यते, तत्र द्वेषविरोधी च राग एव प्रसिद्धः, न ज्ञानादिः । एवञ्च वैष्णवे भगवित शिशुपालस्य द्वेषानुबन्धमभिधाय अयं हि भगवान् कीर्तितः संस्मृतश्च द्वेषानुबन्धेनापि अखिलसुरासुरदुर्लभं फलं प्रयच्छिति, किमुत सम्यग्भक्तिमतामित्युक्तम् । तथा चात्रिस्मृतौ —

विद्वेषादिप गोविन्दं दमघोषात्मजः स्मरन्। शिशुपालो गतः स्वर्गं कि पुनस्तत्परायणः॥ इति।

तत्रापि द्वेषविरोधित्वेन भक्तेरभिद्यानात्। तथा च गीतासु ( गी॰ अ॰ १६, হलो॰ १८-२०)—

> मामात्मपरदेहेषु प्रदिषन्तोऽभ्यस्यकाः । तानहं द्विषतः क्रूरान् संसारेषु नराधमान् ।। क्षिपाम्यजस्रमशुभानासुरीष्वेव योनिषु । आसुरीं योनिमापन्ना मूढा जन्मनि जन्मनि ॥ मामप्राप्येव कौन्तेय ततो यान्त्यधमां गतिम् ॥ इति ।

तिहरोधिनी च भक्तिरीश्वरिवषयैवानुरिक्तिरिति युज्यते । किञ्च, (तैक्ति॰, पृ॰ ९९)—रसं ह्येवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति शब्दाद् ब्रह्मान्नदाविभावमुक्तेर्ब्वह्मगोचरस्य हेतुतावगम्यते । रसश्च रागः । (गी॰, अ॰ २, श्लोक ५९)—

### रसवज्जं रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा निवर्तते।

इत्यादी प्रसिद्धः। अत्र रसो विषयरागः। अत एव च रामलक्ष्मणा-दीनां स्वर्लोकारोहणमुक्त्वा येऽपि तेषु भगवदंशेष्वनुरागिणः कोशलनगर-जानपदास्तेऽपि तन्मनसस्तत्सलोकतामापुरिति साक्षादेव भक्तावनुराग- शब्दः प्रयुक्त इति । तस्मादिष न ज्ञानम्, किन्त्वनुरागरूपैव भक्तिनिश्रेयसफलेति । ननु द्वेषविरोधित्वं न रागत्वे लिङ्गम्, उदासीनत्वेनानैकान्त्यादिति चेत्, उच्यते—"द्वेषकार्यं निवृत्तिस्तिद्वरोधिनी प्रवृत्तिः" इति ।
भवति च भक्तानां भजनीयानुवर्तनादौ प्रवृत्तिस्तिद्वरोधिनां तदनुवर्तनादौ निवृत्तिः । एवश्व कार्यमुखेन विरोधमिभप्रेत्य द्वेषविपक्षेत्युक्तम् ।
तथा च प्रयोक्तव्यं भक्तिभंजनीयगोचररागरूपा तदनुवर्तनादिहेतुहितसाधनताधीभिन्नात्मविशेषगुणत्वाद् यन्नैवं तन्नैवं यथा द्वेषः । रागोत्कर्षेण
तदनुवर्तनाद्युत्कर्षस्य दृष्टत्वाच्च । किञ्च यो यस्मिन् भक्तस्तत्र तस्यौदासीन्याभावेऽवगते भक्तिस्तादृशानुवर्तनाद्यनुकूलद्वेषविरोधिगुणरूपा अनुवर्तनहेत्वात्मविशेषगुणत्वाद्वितसाधनताधीवदिति हितसाधनताधीत्वबाधसहकारेण परिशेषाद् रागत्वसिद्धः । किमुत भक्तिमतामित्येतत्कैमुतिकन्यायो विरोधिन्येव द्रष्टव्यः । (गी०, अ० ९, श्लो० ३२)—

### मां हि पार्थं व्यपाश्रित्य येऽपि स्युः पापयोनयः।

"कि पुनर्जाह्मणाः पुण्याः" इत्यादी च। एवं (गी० अ० १६ क्लो० १८) — "मामात्मपरदेहेणु" इत्यनेन द्वेषस्य संसारहेतुत्वात् तद्विरोधि-गुणो जीवोपाधिपरिहारेण परात्मगोचरो राग एव भक्तिरूपः संसारनाशहेतुः। एतदेवोक्तं मामप्राप्येवेति। चकारात् पुलकादिरागिलङ्गेनापि रागत्वम्। प्रसिद्धं हि "पुलकाश्वितेन कथयति मय्यनुरागं कपोलेन" इत्यादौ। भक्तेर्गुणान्तरत्वे तु पृथग् लिङ्गताकल्पने गौरवात्। स च रागः केषाश्विद्धाधनताज्ञानजन्योऽपि यागादिवदिच्छारूप एव। अस्माकं तु "प्रीणाम्युनुरज्यामि नेच्छामि" इत्यादिप्रतीते रागः पृथगेव द्वेषवत्। इच्छाया असिद्धमात्रविषयत्वाद्वागस्य सिद्धासिद्धविषयत्वाच्च। प्रत्युत तस्येच्छात्वादिन्व्याप्यःवकल्पनागौरवाच्चेति दिक्। तस्मान्न तल्लक्षणासिद्धिरिति।। ६।।

ननु भक्तिः क्रियात्मिका सा च निःश्रेयसाय न क्षमते (तैति॰ आरण्य; खिलप्रक्ते ऋक् २१) "न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागे-नैकेऽमृतत्वमानशुः" इत्यादिश्रुतिभ्य इत्याशङ्कां परिहरन्नाह—

### न क्रिया कृत्यनपेक्षणाज्ज्ञानवक्तु ॥ ७ ॥

सा भक्तिनं क्रियात्मिका भवितुमहंति; प्रयत्नानुविधानाभावात् । यन्न प्रयत्नानुविधायि तन्न क्रियात्मकम्, यथा ज्ञानम् । तद्धि प्रमाणसम्पत्त्यधीनं न पुरुषेण स्वेच्छया कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तु शक्यते । तथा भक्तिरपि । न हि रागिणां प्रमदापुत्रादिविषयिणी पुंच्यापारेण तथा तथा भवति भक्तिः, किन्तु पूर्वसुकृतगौणभक्त्यादिसाधनाधीनेति ॥ ७ ।

#### अत एव फलानन्त्यम् ॥ ८ ॥

यतः सा न क्रियात्मिका अत एव तत्फलस्य नि श्रेयसस्यानन्तत्वमुप-पद्यते । अन्यथा ( छां॰, पृ॰ ५३८ )—''तद्ययेह कर्मजितां लोकः क्षीयते एवमेवामुत्र पुण्यजितो लोकः क्षीयते'' इत्यनेनामृतत्वस्यापि क्षयित्वं प्रसज्येतेति ॥ ४ ॥

तद्वतः प्रपत्तिशब्दाच्य न ज्ञानमितरप्रपत्तिवत् ॥ ६ ॥

भवति हि भगवद्वाक्यम् ( गी॰, अ० ७, श्लो॰ १९ )— बहनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यते। वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्लभः ।। इति ।

ज्ञानवतः प्रपत्तिरुक्ता । भक्तेज्ञानहेतुत्वे नेदमुपपद्यते, इतरप्रपत्ति-वदिति. यथा तदनन्तरम् (गी०, अ० ७, क्लो० २०)-

कामैस्तैस्तैह तज्ञानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः।

इत्यनेन देवतान्तरप्रपत्तिनिन्दामुखेनैव प्रपत्तिः स्तूयते । देवताभक्तेरेव प्रपत्तिशब्देन कथनं न तज्ज्ञानस्य। तस्या एव प्रपत्तेरुभयत्र प्रत्यभिज्ञानादिति । चकाराज्ज्ञानानन्तर्य्यश्रवणमपि ज्ञानत्वाभावे निदानम् । यथा (गी० अ० १५, इलो० १९ )---

> यो मामेवमसम्मूढो जानाति पुरुषोत्तमम्। स सर्वविद्धजति मां सर्वभावेन भारत ॥ इति ।

तथा (गी० अ० ९, इलोक १३)---

भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमव्ययम्।

इति मत्वा भजन्ते मां बुधा भावसमन्विताः ॥ इति च ।

तस्मान्न ज्ञानात्मिका । यद्यपि रागत्वेनैव ज्ञानभेदः सिद्धस्तथापि भक्तिशब्दो ब्रह्मज्ञाने गौण इति शङ्कानिरासार्थमेतत् । इदं बु
चिन्त्यते, भगवद्गीतावाक्यानि न शब्दविधया वेदवत् प्रमाणम्, किन्तु
भारते स्मृतित्वेन । तथा च कथं शब्दादिति निर्देशः । अत्रैकेऽनुमितशब्दादिति ब्याचक्षते । अत्रोच्यते—-अदृष्टार्थकभगवद्वाक्यत्वमेव वेदत्वम्, तच्च
गीतास्वप्यविशिष्टम् । अत एव भगवद्गीतासूपनिषत्स्वित दृश्यते । केवलं
त एव श्लोका व्यासेन निबद्धाः । तथा च पुराणान्तरम्—-

गीता सुगीता कर्तव्या किमन्यैः शास्त्रविस्तरैः। या स्वयं पद्मनाभस्य मुखपद्माद्विनिःसृताः॥

न च शूद्राणामश्रवणप्रसङ्गो भारतश्रवणाभ्यनुज्ञानेनैव तदुपपत्तेः प्रणवादिस्तुत्यादिवत् । तद्विहायेति चेत्. न, लक्षताऽपरिपूर्तेः । तथा चोक्त-माचार्यैः —

तानेव वैदिकान् मन्त्रान् भारतादिनिवेशितान् ।
स्वाध्यायनियमं हिःवा, लोकबुद्धचा प्रयुञ्जते ।। इति ॥ ९॥
इत्याचार्य्यस्वप्नेश्वरविद्वद्वरविरचिते व शाण्डित्यशतसूत्रीयभाष्ये
प्रथमाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ॥ १ ॥ ॥ ॥ ॥

# ।। अथ प्रथमाध्यायस्य द्वितीयाह्निकम् ।।

एवममृतत्वं प्रत्यनन्यथासिद्धायां भक्तौ लक्षितायां ज्ञानयोगभक्तीना-सङ्गप्रधानभावविवेकाय द्वितीयाह्निकस्यारम्भः ।

सा मुख्येतरापेक्षितत्वात् ॥ १० ॥

आह्निकसमाप्तावुक्तस्य पुनः स्मरणाय सेति निर्देशः । सा परा भक्तिर्मुख्या प्रधानम्; इतरैरात्मज्ञानयोगादिभिः स्वोपकार्यतयाःपेक्षि- तत्वादित्ययः । छान्दोग्ये (पृ० ५१६)—''यो व भूमा तत्सुखम्' इत्याद्युपक्रम्याम्नायते । आत्मैवदं सर्वमिति स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं
विजानन्नात्मरितरात्मक्रीड आत्मिमिथुन आत्मानन्दः स स्वराड् भवतीति
तत्रात्मरिक्षणयाः परभक्तेः पश्यन्तिति दर्शनमित्रयत्वादिश्चमिनरासमुखेनाङ्गं भवति । यथा दण्डी प्रैपमन्वाह प्राचीनावीती दोहयति अभिजानन्
जुहोति धनवान् सुखवानित्यादौ दण्डाद्यङ्गम, तथा दर्शनमिप रतेरङ्गं
मननविज्ञानयोरुक्तप्रदर्शनार्थतया न्यायप्राप्तयोरनुवादः । एवात्मक्रीडादेरितनैयत्यादर्थप्राप्तोऽनुवाद एव, अन्यथा रत्युद्देशेन दर्शनादिविधौ, दर्शनाद्युहेशेन वा रत्यादिविधौ वाक्यानि भिद्येरन् । तस्मात् (पूर्वमीमांसायाम्,
अ० ३, पा० १, सू० २)—''शेपः परार्थत्वात्' इति न्यायाद्दर्शनमङ्गमिति ।
अत एव भगवान् मनुरपि (महाभार० शान्ति०, अ० १९४, इलो०
७१९१—७११२)—

यस्त्यक्त्वा प्राकृतं कर्मं नित्यमात्मरतिर्मुनिः । सर्वभूतात्मभूतात्मा स्याच्चेत् परतमा गतिः ॥

इत्यनेनात्मरतेः प्राधान्यमाहेति ॥ १० ॥

#### प्रकरणाच्य ॥ ११ ॥

प्रकरणं रतेरेव फलवत्त्वात् तस्यास्तत्प्रकरणस्यं दर्शनमङ्गं भवितु-मर्हतीति ॥ ११ ॥

#### दर्शनफलमिति चेन्न, तेन व्यवधानात् ॥ १२ ॥

अथ दर्शनस्यैव फलं स्वाराज्यलक्षणममृतत्वं तथा च तस्यैव प्रकरण-मिति वैपरीत्यमिति चेत्, न, तेन तच्छब्देन व्यवधानात् । (छां॰, पृ० ५१६-१७)—'स स्वराड् भवति'' इत्यत्र तच्छब्देन सन्निकृष्टात्मरित-मानेवोपस्थाप्यते, न विप्रकृष्टः पश्यन्निति व्यवहितोपस्थितौ कारणा-भावात् । प्रकरणमेव कारणमिति चेन्न अन्योन्याश्रयात् ॥ १२ ॥

#### दृष्टत्वाच्च ॥ १३ ॥

दृष्टं हि लोके सौन्दर्यादिज्ञानस्य तरुण्यास्तरुणे रतिहेतुत्वम्, न तु
रतेर्ज्ञानहेतुत्वमिति दृष्टोपकारत्वादप्यङ्गत्वमवसीयते । दृष्टं च प्रकृतेनिष्करुणत्वाल्पमहिमत्वाप्रियत्वादिज्ञानं मनोमालिन्यकारणं भूतेषु करुणाबहुलाव्याहतैश्वर्यातिशयितरूपाश्रय आत्मेति ज्ञानान्मालिन्यनिवृत्तिस्ततः
परा भक्तिरिति । अत एव गीयते (गी॰, अ॰ ५, श्लोक १७)—

तद्बुद्धयस्तदात्मानस्तन्निष्ठास्तत्परायणाः ।
गच्छन्त्यपुनरावृत्ति ज्ञाननिर्धूतकल्मषाः ॥ इति ।
सथा आयुर्वेदेऽपि (अष्टाङ्गहृदये, अ० १, क्लो० २३)—

धीधैर्यात्मादिविज्ञानं मनोदोषौषधं परम् । इति ॥ १३ ॥

अत एव तदभावाद्वल्लवीनाम् ॥ १४ ॥

यत एव ज्ञानं दृष्टोपकारकमञ्जय, अत एव दृष्टोपकारं निरस्य मनो-सालिन्यादिबाधात् प्रधानभगवदनुरागमात्रेण वल्लवीनां मुक्तिः स्मर्यते। यथा (विष्णुपुराणे, अंशे ५, अ० १३, इलो० १४-१५)—

तिचन्ताविपुलाह्लादक्षीणपुण्यचया सती ।
तदप्राप्तिमहादुःखिवलीनाशेषपातका ।।
चिन्तयन्ती जगत्सूति परब्रह्मस्वरूपिणम् ।
निरुच्छ्वासतया मुक्ति गतान्या गोपकन्यका ॥ इति ।

अत्र सुखदुःखिलङ्गेनानुरागोऽनुमीयते, न मुक्तिरिति वाक्यार्थः।द्वारबाधादनवहतकृष्णलेनापि कर्मणा फलसिद्धिरिव तासां रागान्मुक्तिस्तदप्यवगम्यते ज्ञानमञ्जमेव, प्रधानत्वे तु तदभावे फलं न स्यात्, चिन्ता
च न ब्रह्मात्मैक्यज्ञानं तत्कारणश्रवणमननाद्यसम्भवात्, किन्त्वनुरागनियतानुस्मृतिरेव । न चायमर्थवादः, अपूर्वार्थत्वात् सन्निधौ विध्य
भावाच्चेति ॥ १४ ॥

भक्त्या जानातीति चेन्नाभिज्ञप्त्या साहाय्यात् ॥ १५ ॥

इदानीं श्रतिविरोधेन प्रकरणस्थानलिङ्गबाधमाक्षिप्य समाधीयते। यथा श्रुतम् ( गी०, अ० १८, रलो० ५५ )—

> भक्त्या मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि तत्त्वतः। ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्।। इति।

तत्र (तैत्तिरीयसं॰, अ॰ १, प्र॰ ५, अनु॰ ६)-"ऐन्द्रया गार्ह-पत्यमुपतिष्ठते" इतिवत् कारकश्रुत्वा बलीयस्या भक्तेर्ज्ञानहेतुत्वमवसीयते । यद्यपि दृष्टत्वादित्यनेन दृष्टोपकारे प्रत्यक्षगम्ये न श्रुतेरवकाशः, तथापि ब्रह्मविषयिण्या रतेर्ब्वे ह्मविषयज्ञानोपकार्यत्वं न प्रत्यक्षगम्यम्, किन्त् तरुण्यादे रतौ तथा दर्शनेन ब्रह्मगोचरायामप्यनुमातव्यम् । तथा च लिङ्गत्वे पर्यवसानादिति चेत्, न दोषः। तथा हि यदि केवलं जानातीति वदेन्न त्वेवम्, किन्त्वभिजानातीति । अभिज्ञा पूर्वज्ञातज्ञानमुच्यते । तथा भनत्यपकारिपूर्वज्ञानं तत्फलरूपभक्तिप्रवर्तकम् । अनन्तरं यावत् तहाढ्यं भक्त्यैवाभिज्ञितभावेनापेक्ष्यते वीह्यबहननेनावघातवदिति । कार्यसाहाय्यार्थ-मक्तम्, ततो ज्ञानदाढ्येन भक्तिदाढ्ये सति विशत इति । तस्मान्नेयं श्रुतिः, किन्तु न्यायप्राप्तानुवाद इति । एतमेवार्थं स्फुटीकरोति ॥ १५ ॥

#### प्रागुक्तं च ॥ १६॥

भक्त्या मामित्यस्य पूर्वं ब्रह्मभूयाय कल्पत इत्यभिधाय (गी०, अ० १४, इलो० ५४)—

ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचति न काङ्क्षति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्भक्ति लभते पराम्।। इत्युक्तम् । तस्य तु ज्ञानब्रह्मणो ज्ञानप्रयोजनाभावाद् युक्तमनुवाद-त्वमिति ॥ १६॥

#### एतेन विकल्पोऽपि प्रत्युक्तः ॥ १७ ॥

एतेन ज्ञानस्याङ्गस्वनिर्णयेन ज्ञानभक्त्योरत्र विकल्पपक्षोऽपि प्रत्युक्तः, निराकृत इति मन्तव्यम् । न ह्यङ्गाङ्गिनोरेकत्र विकल्पो भवतीति । अपि-शब्दान् समुच्चयोऽपीति ।। १७ ।।

देवभक्तिरितरस्मिन् साहचर्यात् ॥ १८॥

क्वचिदेवं श्रूयते ( श्वेताश्व०, पृ० ३७४ )।

यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ। तस्यैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मनः ॥ इति ।

अत्र देवभक्तिरीक्वरेतरस्मिन् देवे मन्तव्या, कुतः ? गुरुभक्तिसाह-चर्यात् । साहचर्यं हि नामृतफलायां भक्तौ घटते । इन्द्रादिदेवता-स्त्वाराधिताः गुभवज्ज्ञानफलाय भवन्तीति साहचर्यमपि निर्णायकम् । साहचर्यादुलूकशब्दवदुक्तयुक्तेरुपष्टम्भकमेतत् ।। १८ ।।

#### योगस्तूभयार्थमपेक्षणात् प्रयाजवत् ।। १६।

योगः पुनर्ज्ञानार्थं भक्त्यर्थं च भवति. समाहितमनस्कताया उभा-भ्यामपेक्षणात्। ननु (पूर्वमीमांसायाम्, अ०३, पा०१, सू०२१) "गुणानां च परार्थंत्वादसम्बन्धः समत्वात् स्यात्" इति न्यायात् प्रधानाङ्गं योगः कथमङ्गाङ्गमित्यत आह—प्रयाजवदिति। यथा प्रयाजो वाजपे-याद्यङ्गम्, तदीयदीक्षणीयादेरप्यङ्गं तद्वत्। तदङ्गताबोधकप्रमाणाविशेषात्। केवलं ज्ञानार्थं योगानुष्ठानप्रसङ्गेन भक्तिमुपकरोतीति। एवं विषय-वैराग्यमप्युभयार्थं मन्तव्यम्।। १९।

ननु (योगे पा० १, सू० २३)—''ईश्वरप्रणिद्यानात्'' इति पतञ्जलि-स्मरणं दुरपह्नवम्, तत्र प्रणिद्यानाभिधेयस्य भगवद्भजनस्य समाधि-सिद्धचर्यंत्वमिति कथं भक्तेः प्राधान्यमित्यत आह—

## गौण्या तु समाधिसिद्धिः ॥२०॥

तत्र प्रणिधानं गौणभक्तिरेव न प्रधानम्, तया समाधिसिद्धिरिति न स्मृतिविरोधोऽपीति । भवति च वाक्यशेषस्तत्रैव (योगे पा० १, सू० २७-२८)—"तस्य वाचकः प्रणवः । तज्जपस्तदर्थभावनम्" इति ।२०॥

## हेया रागत्वादिति चेन्नोत्तमास्पदत्वात् सङ्गवत् ॥२१॥

योगशास्त्रप्रस्तावादिदं सूत्रम् । योगशास्त्रोक्तरागत्वाविशेषाद्भक्तिरिष्
मुमुक्षुणा हेयैव । तथा च सूत्रम् (यो०, पा० २, सू० ३)—"रागद्वेषाभिनिवेशाः वर्लशाः" इति । एवञ्चेदुच्यते —नैवं वाच्यमः उत्तमास्पदत्वाद्भक्तः
परमेश्वरविषयत्वादिति यावत् । न हि रागत्वमात्रेण हेयत्वम्, किन्तु संसारानुविद्यरागत्वेनैव । यथा सङ्गत्वमात्रेण न त्याज्यता, किन्त्वसत्सङ्गत्वेन,
तद्वत् । तथा चेश्वरभक्तिर्हेया रागत्वादित्यत्र संसारानुविद्यत्वं मोक्षाननुगुणत्वं चोपाधिः । न चासात्त्विकी सा, (गी०, अ० १७, श्लो० ४)—"यजन्ते सात्त्विका देवान्" इत्यादिना सात्त्विकत्वकीर्तनादिति ॥२१॥ |

## तदेव कर्मिज्ञानियोगिभ्य आधिक्यशब्दात् ।।२२।।

तदेव भजनं मुख्यं तस्या भक्तेर्वा मुख्यत्वम् । एतत् सर्वयैव निश्चितम् यस्मादेवं शब्द्यते (गी॰, अ॰ ६, रलो॰ ४६-४७ ;—

तपस्विभ्योऽधिको योगी ज्ञानिभ्योऽपि मतोऽधिकः।
किमिभ्यश्चाधिको योगी तस्माद्योगी भवार्जुन।।
योगिनामपि सर्वेषां मद्गतेनान्तरात्मना।
श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः।। इति।

अत्र विशेषणानां तप आदीनामाधिषयनिबन्धनं विशेष्याणामाधिक्यं क्रमादिति मन्तव्यम् । न खल्वङ्गस्य मुख्यादाधिक्यमुपपद्यते, तस्माद् भक्तिः प्रधानमिति ॥२२॥

श्रुत्यर्थेनापि तद्रत्पत्तिपरिहारार्थं पठति-प्रश्ननिरूपणाभ्यामाधिक्यसिद्धेः ।।२३।।

अत्र कृत्स्नोऽपि द्वादशाध्याय उदाहरणम् (गी०, अ० १२ रलो॰ १-७ )--

> एवं सततयुक्ता ये भक्तास्त्वां पर्युपासते। ये चाप्यक्षरमञ्यक्तं तेषां के योगवित्तमाः॥ इति प्रश्नः।

> > मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते। श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः ॥ त्वक्षरमनिर्देश्यमव्यक्तं पर्युपासते। सर्वत्रगमचिन्त्यं च कूटस्थमचलं ध्रुवम्॥ सन्नियम्येन्द्रियग्रामं सर्वत्र समबुद्धयः। ते प्राप्नुवन्ति मामेव सर्वभूतहिते रताः॥ क्लेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसाम् । अव्यक्ता हि गतिर्दुःखं देहवद्भिरवाप्यते ॥ ये तु सर्वाणि कर्माणि मयि संन्यस्य मत्पराः। अनन्येनैव योगेन मां ध्यायन्त उपासते॥ तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्। भवामि न चिरात् पार्थं मय्यावेशितचेतसाम् ॥

इति निरूपणम् । ताभ्यां भक्तेः प्राधान्यसिद्धेर्नार्थवादत्वमायाति । प्रश्ननिरूपणं हि निर्णयार्थं प्रसिद्धम्, न स्तुत्यर्थमिति। केवलाङ्गा-नुष्ठानेन क्लेशाधिक्यमेवेति ॥२३॥

श्रद्धाप्रसङ्घाद्धत्तेः श्रद्धारूपत्वशङ्कापिशाचीं निराकरोति —

नैव श्रद्धा तु साधारण्यात् ।।२४।।

भक्तिनं सर्वथा श्रद्धात्वेन शङ्कनीया, श्रद्धायाः कर्ममात्राङ्गत्वात्। न चैवमीश्वरभक्तिरिति ॥ २४ ॥

# तस्यां तत्त्रे चानवस्थानात् ।।२४।।

(गी०, अ० ६, श्लो॰ ४७)—

श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मतः।

इति हि श्रुतम्। तत्र भक्तौ श्रद्धारूपायां श्रद्धाङ्गत्वे प्रतीतेऽनवस्था-प्रसङ्गात्, श्रद्धाया अनङ्कत्वात् । अन्यथा तस्यामपि श्रद्धान्तरमित्यनवस्थैव । तस्मादारम्भणीयारम्भे आरम्भणीयवदाचमने चाचमनवद्भक्तौ श्रद्धा नाङ्गं स्यात् । श्रद्धाभक्तिसमन्वित इति भेदेन कथनाच्च ।।२५।।

#### ब्रह्मकाण्डं तु भक्तौ तस्यानुज्ञानाय सामान्यात् ।।२६॥

जानाप्राधान्ये ज्ञानकाण्डमित्यूत्तरकाण्डप्रसिद्धिनं स्यादिति मन्वानं प्रत्युच्यते । भक्त्यर्थं ब्रह्मकाण्डं श्रुयते, न ज्ञानार्थम्; अज्ञातार्यज्ञापनस्य काण्डद्वयसामर्थ्यात् । अन्यथा धर्मज्ञानार्थं पूर्वकाण्डाम्नातमपि ज्ञान-काण्डं स्यात् । न च ज्ञानविधिः सम्भवति येन तत्प्राधान्यादिष ज्ञान-काण्डं भवेदिति । तस्माद् ज्ञानकाण्डमिति भ्रमः, किन्तु ब्रह्मकाण्डमेव । अत एव (ब्रह्मसू॰, पा॰ १, सू॰ १)—''अथातो ब्रह्मजिज्ञासा'' इति सूत्रि-तम् । तत्तु भक्त्यर्थत्वाद्भिक्तिकाण्डमपीति ॥ २६ ॥

।। इत्याचार्यस्वप्नेश्वरविद्वद्वरिवर्चिते ्शाण्डित्यश्वसूत्रीये भाष्ये प्रथमाध्यायस्य

द्वितीयमाह्निकम् ॥ २ ॥

।। समाप्तश्च प्रथमोऽध्यायः ।। १ ।।

# अथ द्वितीयाध्यायस्य प्रथमाहिकम्

तस्या भक्तेः साक्षात् प्रयत्नानिष्पाद्यत्वेन निष्पन्यर्थं साधनान्तरा-पेक्षा तत्रान्तरञ्जसाधनं ज्ञानं बहिरञ्जसाधनान्यपरभक्तिप्रभृतीनि तेषां विवेकाय दितीयाध्यायारम्भः।

# बुद्धिहेतुप्रवृत्तिराविशुद्धे रवघातवत् ॥ २७ ॥

बुद्धिक हाप्रमितिः, सा यद्यपि कृत्यनिष्पाद्या, तथापि तद्धेतूनां श्रवण- कृते कृतः शास्त्रार्थः" इति न्यायात् सकृत् प्रवर्तते, उत् यावद्भिक्तिदाढणं म् ? तत्रोच्यते - भक्तिपरिशुद्धिपर्यन्तं तत्प्रवृत्तिरावश्यकी, यथा व्रीहीनवहन्ती-त्यनेन विहित्तव्रीह्यवघातस्य यावद्वैतुष्यमनुष्ठानं शास्त्रार्थः, तथा दृष्टोपकार-कत्वान्मनोमालिन्यनिरासपर्यन्तं ज्ञानाद्यनुष्ठाने यतनीयमिति ॥ २७ ॥

तेषामञ्जानां यान्यञ्जानि तदनुष्ठानं तु न प्रसज्यत इत्यत्रोत्तरम्।

#### तदङ्गानां च ॥ २८ ॥

तदङ्गानां गुर्वनुगमनवेदाविरोधितर्कानुसन्धानशमादीनामध्यनुष्ठानं युक्तम् । न ह्यङ्गविकलान्यङ्गानि सैन्यसेनापतिवत् प्रधानोपकारायः क्षमन्ते ॥ २८ ॥

इदानीं बुद्धिविषयपरिशुद्धिश्चिन्त्यते—

# तामैश्वर्यपरां काश्यपः परत्वात् ॥२९॥

तां बुद्धि परमेश्वरैश्वर्यादिमद्विषयिणीं निःश्रेयसफलां काश्यप आचार्यों मन्यते, कुतः ? जीवात्मभ्यः परत्वात् तैः स्वज्ञानाय परज्ञानस्यापेक्षितत्वात् । एतन्मते जीवब्रह्मणोरत्यन्तं भेद इति ॥२९॥

#### आत्मैकपरां बादरायणः ॥३०॥

बादरायण आचार्यः पुनः शुद्धात्मविषयिणीमेव मनुते, तथा च सूत्रं (ब्रह्मसू॰, अ॰ ४, पा॰ १, सू॰ ३)——''आत्मेति त्ववगच्छन्ति ग्राहयन्ति च'' इति । एतन्मते जीवब्रह्मत्वकल्पनाया मिथ्यात्वाच्छुद्धचिदात्ममात्रबुद्धे-स्तत्वज्ञानत्वात् तदेव मुक्तिफलायेति ।। ३० ।।

## उभयपरां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम् ॥३१॥

शाण्डिल्य आचार्यस्तूभयपरामेव मन्यते, कुतः ? शब्दो हि वेदस्तथा बूते (कुां०, पृ० १, १०१)—"सर्वं खिल्वदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपा-सीत । इत्युपक्रम्य एष म आत्मान्तह् दयमेतद्ब्रह्म तिमितः प्रेत्याभिसम्भ-वितास्मीति यस्य स्थादद्धा न विचिकित्सास्तीति ह स्माह शाण्डिल्यः"

इति विचिकित्स्य तद्भयविषयविदो ब्रह्माभिप्रायलक्षणप्रेमभक्तिजन्यब्रह्म-सम्भवफलत्वमाह ( तैत्तिरीयसं०, अ० ७, प्र० १, अनु० १०, मं० २ )---**''बबरः** प्रावाहणिरकामयत'' इतिवत् पूर्वशाण्डित्यार्थत्वाःन नित्या-नित्यसंयोगविरोधः । वस्तुतो वेदस्य भगवत्कर्तृकत्वमेव । श्रुतेरपि (तैत्ति-रीयारण्यके, प्र०३. अनु० ११, दश० ४) -

> तस्माद्यज्ञात् सर्वहत ऋचः सामानि जज्ञिरे। छन्दाँ सि जितरे तस्माद्यजुस्तस्मादजायत ।। इति ।

उपपत्तिश्च भवति — ब्रह्म खलु परमैश्वर्यवत्या श्रुतं जीवस्वरूपतया च। तथा च श्रुतिः ( तैत्तिरीयोप॰, पृ॰ १२३)— "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यन् प्रयन्त्यभिसंविशन्तीति तद्विजिज्ञासस्व''। तथा ( गी॰, अ॰ १५, इलो॰ ७ )--

ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः ।। इति ।

तत्र कि कस्योपमर्दकम् । तस्मात् (छांः, पृ० ४४२) - तन्वमस्यादि-बाक्येनोभयबोधनमेवोपपत्तिमदिति ॥ ३१ ॥

# वैषम्यादसिद्धमिति चेन्नाभिज्ञानवदवैशिष्टचात् ॥३२॥

नन्भयविषयत्वमेव न सिद्धचित वैषम्यात्। विषमं हि जगत्कतृं-त्वादिविशिष्टे तदकर्तृत्वादिविशिष्टज्ञानिमति चेत्, न, यतः सोऽयं देवदत्तः सोऽहमिति प्रत्यभिज्ञावदेकविशिष्टेऽपरवैशिष्टचमन्तरेण सामानाधिकरण्यस्य स्वरूपाभेदांशगोचरकत्वेन तदुपपत्तेः, विशिष्टवैशिष्टचबुद्धेरौत्सर्गिकत्वात्। अथ विशेष्यमात्रलक्षणया त्वरूपाभेदोपस्थितिरिति मतं तन्न; लक्षणया बोघस्य जघन्यत्वात्. लक्ष्योपस्थितौ तदवच्छेदकोपस्थितिहेतुसत्त्वाच्च। अन्यथा कदाचिच्छक्यतावच्छेदकमन्तरेणापि शक्यस्मृतिभंवेदित्यास्तां तावत् ॥३२॥

# न च क्लिष्टः परः स्यादनन्तरं विशेषात् ।। ३३ ।।

न चैवं सित जीवोपाधिक्लेशादिमत्त्वमिप परमेश्वरे प्रसज्येतेति वक्तुं शक्यम्, उक्ताभेदबुद्धचनन्तरं क्लेशादेरात्मासम्बन्धित्वरूपविशेष-निर्णयादिति ॥ ३३ ॥

# ऐश्वर्यं तथेति चेन्न स्वाभाव्यात् ।। ३४ ।।

मन्वेवं क्लेशादिवदैश्वयं कर्नु त्वादिलक्षणं परमेश्वरस्य बाध्यते वैभवं त्वात्मिन प्रतीतत्वात्, नं क्लेशादिवदिति चेत्, न, कर्नु त्वादेः परमेश्वरस्य स्वाभाव्यात् । न हि वह्नेष्ण्णस्वाभाव्यमन्यथा भवति। तस्मादस्वाभाविकत्वमु-पाधिरिति । अत एव दर्पणादिप्रतिफल्लितिबम्वे भास्वित मालिन्यादिबाधेऽपि वृत्तिप्राकाश्यादिस्वभावस्याबाध एवेति ॥ ३४ ॥

ननु परमेश्वरस्य सत्यमैश्वर्यं जीवानां तु कथमागन्तुकः क्लेशादि-रित्यत्र हेतुमाह—

# अप्रतिषिद्धं परेश्वर्यं तद्भावाच्च नैविमतरेषाम् ॥३४॥

न हि कस्यामि श्रुतौ परमेश्वरस्यैश्वयं प्रतिषिद्धमस्ति येन प्रतिपन्नमिप बाधितं स्यात्, प्रत्युत ( छां॰, पृ॰ २०४ )— सत्यसङ्कर्ण इत्यादिना
तस्य स्वाभाव्यमवगम्यते । न च जीवस्येव प्रतीतधमं यागे कारणमस्ति,
सदैवेश्वरत्वात्, सदैव मुक्तत्वात् । तदितरेषां तु जीवानां नैवं स्वाभाविकः
क्लेशादिः । कस्मात् ? तद्भावात् ।श्रूयते हि (छां॰, पृ॰ ५४७,६१२)—''परं
ज्योतिश्पसम्पद्यते स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते'' इत्यादिभिः । तच्च स्वभावत्वे
नोपपद्यते, उपपद्येतापि यदि परस्य क्लेशादिस्वभावः स्यात् । न चैवं
तस्माद् ब्रह्मभावलक्षणमुक्त्यन्यथानुपपत्त्यापि जीवानामौपाधिकी संसृतिरिति । यद्यपि परस्यापि मायौपाधिकमैश्वयंम्, तथापि तदुपाधेः कदाचिदपि
नात्यन्तलयः । जीवोपाधिबुद्धीनां तु परभक्तौ सत्यामत्यन्तलय एव ।
न हि भगवतो माया शक्तिः क्षीयते, जीवानामनन्तत्वेन तत्संसारतद्भ-

जनाद्यर्थं भगवत प्रवृत्तेरावश्यकत्वादिति । एवञ्च (वृहदार**ः, पृ० ७३०)—** 'ध्यायतीव लेलायतीव'' इत्यादिश्रुतिः. ( वृहदारः, पृ० ४३५ )—'<mark>'अथात</mark> आदेशो नेति नेति'' इत्यादिश्रुतिश्च जीवविषयिण्येवेति ।।३५॥

# सर्वानृते किमिति चेन्नैवम्बुद्धचानन्त्यात् ॥३६॥

अथ क्रमशो मुक्ताविष यदा सर्वबुद्धीनां विलयस्तदा परोपाधेः स्थितौ प्रयोजनाभावात् तस्याप्यत्यन्तलये कि कृतमैश्वयं स्वभाव इति चेत्, नैवं भवितः; जीवोपाधिबुद्धीनामनन्तः वात् । तादृशकाल एव नास्तीति युक्तं स्वाभाविकमैश्वयंम् । न च प्रागभावाः प्रतियोगिजनकास्तत्त्वादि-त्येतावतािष कालस्तथाभूतः सिद्धचित । अथैकदा सर्वे जनितप्रतियोगिन इति चेत्, न, अप्रयोजकत्वात् । सर्वकार्यशून्यकालानुमानं त्वत्यन्ततकंशून्यम् । अन्यथा सर्वे प्रागभावाः कदाचिदजनितप्रतियोगिन इत्यनुमानेन ध्वंसानधिकरणः प्राक्कालः सिद्धचेत् । अथाहमेवामुक्तः स्यामिति धिया मुक्तावयत्नप्रसङ्ग इति चेत्, फलानिश्चयेऽप्युपायतानिश्चयेन तत्साधने प्रवृत्तिरस्तु । प्रत्युत सर्वमृक्तिनिश्चये तत एवाप्रवृत्तिप्रसङ्ग इति ॥३६॥

अथोपादानकर्तृ त्वलक्षणमैश्वर्यं यदि परस्य साहजिकं तदा विका-रित्वमेव प्राप्तं मृदादिवदित्यत उच्यते —

# प्रकृत्यन्तरालादवैकार्यं चित्सत्त्वेनानुवर्तमानात् ।।३७।।

प्रकृतिर्नाम जडकायंमात्रोपादानम् । सा विकार्या, न तु ब्रह्मस्फुरणरूपसत्तया प्रकृत्यनुगतत्वेन च परस्य कर्नृत्वादि । न च प्रकृतिरेव
सत्तेति चक्तुं शक्यते, जीवानामसत्त्वप्रसङ्गात् । तेषां प्रकृतेः परत्वात् ।
तस्मात् प्रकृतिलक्षणां मायाशक्तिमन्तरालीकृत्य परस्य कर्नृत्वादिस्वाभाव्यमिति न विकार्यता । न हि मायया सृजन् मायावी मायाकार्यो भवतीति ।
यद्यपितादात्म्येन कार्यत्वमेव विकार्यत्वम्, तच्च वर्तत एव, तथापि क्षीरादिवन्न स्वरूपपरिवर्तनेन विकारित्वम् । यद्वा स्वाधिकविकाराहेतुत्वेन घटं

प्रति दण्डादिवदिवकार्यंत्वमस्ति । तदेवोक्तं प्रकृत्यन्तरालादिति ॥३७॥

ननु मायोपादानत्वे मायायामेव जगत् प्रतिष्ठितम्, तर्हि कथम्, (तैत्तिरीयखिलोपनि०, खं० २६)—'तिस्मन् सर्वं प्रतिष्ठितम्'' इति श्रुत्या जगतो ब्रह्मप्रतिष्ठा प्रतिपाद्यत इत्यत्रोत्तरम् ।

# तत्प्रतिष्ठा गृहपीठवत् ।।३८।।

तिस्मन् ब्रह्मण्यिप विकारप्रतिष्ठानमविरुद्धं गृहपीठवत्। यथा गृहमध्यस्थपीठे स्थितोऽपि गृहे तिष्ठित पीठे तिष्ठतीति व्यपदिश्यते, तद्दत् ॥३८॥

ननु तर्हि प्रकृत्यैव ब्रह्मान्यथासिद्धमस्तु नेत्युच्यते —

#### मिथोऽपेक्षणादुभयम् ॥ ३९ ॥

ब्रह्म प्रकृतिश्चोभयमि कारणम् । परस्परं चेतनाचेतनाभ्यां स्व-ज्ञानाय स्वराक्तिविषयाय चाऽपेक्षितत्वात्, किं कस्यापेक्षकमिति ॥३९॥ इदानीं स्वशास्त्रे व्यवहारलाघवाय पदार्थसङ्कलनमुच्यते—

# चेत्याचितोर्न तृतीयम् ॥४०॥

चेत्या प्रकृतिः; चिद् ब्रह्म तयोनं तृतीयमर्थान्तरमत्रेत्यर्थः । ननु न तृतीयस्य सिद्धचसिद्धिभ्यां चोद्यत इति चेत् । अयमर्थः । ननु न तृतीयस्य सिद्धचसिद्धिभ्यां चोद्यत इति चेत् । अयमर्थः – ब्रह्मभिन्ने ज्ञातृत्वं प्रकृतिभिन्ने ज्ञेयत्वं निषिष्ट्यत इति ॥४०॥

अथ प्रकृतिपुरुषयोरसम्बन्धे सर्वकार्यविलोपः, सम्बन्धे तु स एव वृतीय इत्यत आह--

#### युक्तौ च सम्परायात् ॥४१॥

मिथ इत्यनुवर्तते । तौ प्रकृतिपुरुषौ बुद्धिस्थौ परस्परं प्रतिसन्बन्धरूपौ, न त्वागन्तुकः कश्चित्, कस्मात् ? सम्परायाद् अनादित्वादेव । तथा च गीतायाम् (अ॰ ३, क्लो॰ ९९)— 'प्रकृति पुरुषं चैव विद्धचनादी उभाविप'' इति । अथानादिरेव सम्बन्धान्तरमस्त्विति चेत्, न, जडाजडविकल्पेन तयोरनन्यत्वादिति ॥ ४९॥

ननु प्रकृतिर्मिण्यैव, मायारूपत्वात्, तस्याः (श्वेताश्व०, पृ० ३४०)— मायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् ।

इत्यादिश्रुतिभ्यः । तथा च कथं वेद्यं पदार्थं इत्यत आह—

# शक्तित्वान्नानृतं वैद्यम् ॥४२॥

वेद्यं प्रधानं नानृतं न मिथ्या भिवतुमहंति. कुतः ? शक्तित्वादेव । न हि मायावी मायार्गोक्त विना विहितागन्तुकमृष्टिये प्रभवति । किञ्च, (छां०, पृ० ३९२)— 'कुतस्तु खलु सौम्यैवं स्यादसतः सज्जायेत'' इति श्रुतिः कार्यसत्त्वेन कारणसत्तां वदन्ती सर्वसत्तामाह, नानृतन्वम् । अस्ति तु सर्वदा भागवती सृष्टिः सादृश्यसहकार्यपेक्षा चेतनकृतसृष्टिः वान्मायिक-सृष्टिविति । न चादृष्टादिभिरर्थान्तरम्, एकशक्त्यपेक्षायां लाधवाद्भोग-तत्साधनेतरेष्वदृष्टहेतुतायां मानाभावात् । एवं सर्वकार्येषु मिथो व्यभि-चारादेकनित्यसहकारिशक्तिसिद्धः । तदवान्तरानेककल्पनं तु फलमुख-मिति न गौरवायेति । विस्तरोऽस्यैव तृतीये इति ॥४२॥

गता प्रासङ्गिकी चर्चा प्रकृतमनुसरति -

# तत्परिशुद्धिश्च गम्या लोकवल्लिङ्गेभ्यः ॥४३॥

यद्यपि जानामीच्छामीत्यादिवदहं भज अनुरज्ये इन्येवमादिना प्रत्यक्षगम्यैव भक्तिः, तथापि तस्या दृढतरसंस्कारवैशिष्टचलक्षणा परिशुद्धिर्न प्रत्यक्षतो निर्णेतुं शक्यते ज्ञानप्रामाण्यवत् । तस्मात् तन्निर्णयो लोकवज्जातलिङ्गेभ्य एव । यथा लोकेऽनुरागतारतम्यं तत्कथादावश्रुपुलकादिविकारैरनुमीयते तद्वदिति ।।४३॥

न केवलं लोकवित्लङ्गानि भवन्ति, महर्षीणां स्मृतिभ्योऽपि तानि लिङ्गानि बाहुल्येन लक्ष्यन्त इत्याह— सम्मानबहुमानप्रीतिविरहेतरविचिकित्सामहिमख्याति-तदर्थप्राणस्थानतदीयतासर्वतद्भावाप्रातिकूल्या-दीनि च स्मरणेंभ्यो बाहुल्यात् ॥ ४४ ॥

यथार्ज्नस्य सम्मानम्---

प्रत्युत्थानं तु कृष्णस्य सर्वावस्थो धनञ्जयः।
न लङ्क्षयति धर्मात्मा भक्त्या प्रेम्णा च सर्वदा।।
बहुमानं यथा इक्ष्त्राकोः।

पक्षपातेन तन्नाम्नि मृगे पद्मे च तादृशि । बभार मेघे तद्वर्णे बहुमानमति नृपः ।।

प्रीतियंथा विदुरस्य । ( महाभारते, उद्यो॰, अ॰ ८८, श्लो॰ ३११४)—

ेया प्रीतिः पुण्डरीकाक्ष तवागमनकारणात् । सा किमाख्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥

विरहो यथा गोपीनाम् ( विष्णुपु०, अंशे ५, अ० १८, श्लो० १७)--

गुरूणामग्रतो वक्तुं कि ब्रवीमि न नः क्षमम्।
गुरवः कि करिष्यन्ति दग्धानां विरहाग्निना।।

इतरविचिकित्सा यथा व्वेतद्वीपनिवासिनाम्। नारददर्शनेऽपि विघ्न-बुद्धिर्यथा चोपमन्योः। (महाभारते, अनुशा॰, अ० १४, व्लो॰ ७०७७)--

> अपि कीटः पतङ्को वा भवेयं शङ्कराज्ञया। न तु शक्र त्वया दत्तं त्रैलोक्यमपि कामये।।

महिमवृद्धी यथा यमस्य--

नरके पच्यमानस्तु यमेन परिभाषितः। किं त्वया नाचितो देवः केशवः क्लेशनाशनः॥ (विष्णुपु०, अंशे ३, अ० ७, क्लो० १०)

पथा मे प्रीति: पुष्कराक्ष त्वद्र्शनसमुद्भवा' इति मुद्रित-महाभारतपाठः ।

स्वपुष्पमित्रीक्ष्य पाशहस्तं वदित यमः किल तस्य कर्णमूले । परिहर मधुसूदनप्रपन्नान् प्रभुरहमन्यनृणां न वैष्णवानाम् ॥

तदर्थप्राणस्थितिर्यथा हन्मतस्तेनैवोक्तम् (वाल्मीकीये, उत्तर-काण्डे, स० १०७, इलो० ३१ )--

> यावत् तव कथा लोके विचरिष्यति पावनी । तावस् स्थास्यामि मेदिन्यः उदाउरापनुपालयन् ॥

अथवा कृतकृत्यानामिप नारदादीनां तदेकाराधनार्थं प्राणधारणम्। अत एव श्रुतिः। ( नृसिंहतापिनी, खं० ६)—''यं सर्वे देवा नमन्ति मुमुक्षत्रो ब्रह्मवादिनश्च'' इति।

तदीयताभावस्तु वसोरुपरिचरस्य (महाभारते, शा०, अ० ३३७, क्लो० १२७१८)—

आत्मराज्यं धनं चैव कलत्रं वाहनं तथा। ैएतद्भागवतं सर्वेमिति तत् प्रेक्षते सदा ॥ इति ।

सर्वभूतेषु तद्भावो यथा प्रह्लादस्य प्रसिद्धः, उक्तञ्च तेनैव (विष्णुपु•, अंशे १, अ॰ १९, रलो॰ ५ .—

एवं सर्वेषु भूतेषु भक्तिरव्यभिचारिणी। कर्तव्या पण्डितैर्ज्ञात्वा सर्वभूतमयं हरिम्।।

तस्मिन्नप्रातिकूल्यं यथा हन्तुमागतेऽपि भगवति भीष्मस्य । तेनै-वोक्तम् ( महाभारते भीष्मप०, अ० ५८ क्लो० २६०४ )---

> एहोहि देवेश जगन्निवास नमोऽस्तु ते शाङ्ग गदासिपाणे।

१. "यत् तद्भागवतं सर्वमिति तत् प्रेक्षितं सदा" इति मुद्रित-महाभारतपाठः ॥१९।

#### प्रसह्य मां पातय लोकनाथ रथादुदग्राद्भुतशौर्यसंस्ये ॥

आदिशब्दादुद्धवाक्र रादिचेष्टितान्यपि द्रष्टव्यानि । यद्यपि द्वेषविपक्ष-भावादित्यत्रेदमुक्तम्, तथापि तत्र रागलिङ्गत्वेनात्र च बहुभक्तिपरिशुद्धि-लिङ्गतयेति विशेष इति ॥ ४४ ॥

ननु स्वामिन्यनुरागिणां तदनुग्रहतारतम्यवत्सु द्वेषेव्यादयो भवन्ति, तेऽपि कि लिङ्गानि ? नेत्याह —

# द्वेषादयस्तु नैवम् ॥४५॥

तदसम्भवादेव । यथोक्तं भगवता द्वैपायनेन ( महाभारते, अनुशा०, अ॰ १४९, इलो॰ ७६९ )—

> न क्रोधो न च मात्सर्यं न लोभो नाशभा मतिः। भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तमे ।। इति ।

शिशुपालस्य तु द्वेषात् स्मरणं ततः परा भक्तिस्ततो मुक्तिरित्येव क्रम इति ॥ ४५ ॥

अथ प्रायशो भगवदवतारविषयाण्येव तानि लिङ्गानि स्मर्यन्ते ब्रह्म-ज्ञानजन्यत्वात् पूर्णविषयता च भक्तेर्युक्तेत्यत्र सिद्धान्तमाह --

#### तहाक्यशेषात् प्रादुर्भावेष्वपि सा ॥४६॥

सा परा भक्तिः प्रादुर्भावात्मविषयाऽपि भवति, कस्मादिवं ज्ञायते ? वाक्यशेषात, (गी०, अ० ७, रलो० १३)--

देवान देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपि ॥ इति । प्रतिज्ञातार्थंस्थिरीकरणाय देवतान्तरभक्तिनिन्दायां वावयशेषो भवति. (गी०, अ० ७, क्लो० २१)--

> यो यो यां यां तनुं भक्तः श्रद्धयाचितुमिच्छति । तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव विदधाम्यहम् ॥ इति ।

तत्र यो यो यां यां भक्त इत्येतावदुक्तार्थसिद्धौ तनुपर्यन्तिनिर्देशाद्भक्ते-स्तत्त्वात्मविषयत्वे तात्पर्यमुन्नीयते । प्रकरणश्व भक्तेरेवेति ॥ ४६ ॥

## जन्मकर्मविदश्चाजन्मशब्दात् ।।४७॥

जन्म शरीराविनाभूतवेदप्रणयनदैत्यवधभक्तदर्शनादिकार्याय भगवतः शरीरपरित्रहः, कर्मं च वेदप्रणयनादि । तत्त्ववेदिनो जन्माभावफलाय भवति । यथाह (गी० अ० ४, श्लो० ९)—

> जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वत । त्यवःवा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन ॥ इति ।

न च जन्मकर्मवेदनस्य साक्षादमृतत्वफलमुपपद्यते, किन्तु तद्बत-मनोमालिन्यनिवृत्तिद्वारा तद्विशिष्टपरमेश्वरगोचरपरभक्ति जनियत्वा जन्मभावफलाय भवति । तस्मात् प्रादुर्भावापन्नरगोचरत्वं परभक्तेः शब्दा-देवावगम्यत इति ॥ ४७ ॥

## तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्रोद्भवात् ॥४७॥

(गी०, अ० ४, रलो० ९) 'जन्म कर्म च मे दिग्यम्'' इत्यत्र किं दिग्यत्वं न धर्मजत्वम्, धर्मयोगाभावात् तस्मिन्नदृष्टासिद्धेः । नापि दिवि भवत्वं भूलोकजन्मन्यग्याप्तेः । किन्तु जीवशरीरवन्न भूतोपादानकत्वम्; अपि तु स्वमायाशक्तिकृतत्वम् । अत एव मोक्षधर्मे नारदं प्रति भगवद्वाक्यम् (महाभारते, शां०, अ० ३४१, रलो० १२९०९)—

मायैषा हि मया सृष्टा यन्मां पश्यसि नारद । इति । तथा च गीयते (गी०, अ० ४, इलो० ६)---

> अजोऽिप सन्तव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽिप सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवामि युगे युगे ॥ इति ।

न चाभौतिकःवे शरीरत्वव्याघातः, भोगायतने भौतिकत्वनियमात् । अथ भोगायतनत्वमेव शरीरत्वमिति चेत्, न, चेष्टाश्रयत्वस्य तत्त्वे लाघवात् । चेष्टात्वं तु क्रियागतो जातिविशेषः । न च क्रियैव चेष्टा, मृतशरीरिक्रियायां तद्व्यवहारापत्तेः । नापि साक्षात् प्रयत्नजिक्रयात्वमेव चेष्टात्वम्, घटादाविष चेष्टत इति व्यवहृतिप्रसङ्गात् । सर्वक्रियायाः साक्षात् परमेश्वरयान-जन्यत्वात् । एवश्व परमेश्वरशरीरवोधकमानेन तच्छरीरचेष्टासिद्धि-रित्यास्तां ताविदिति । न च तत्वाधिवयं तच्छरीरस्य ब्रह्माण्डानुपादानतया घटादिवदत्त्वभावात्, इन्द्रियाप्रकृतित्वाच्च ।। ४८ ॥

ननु स्वतः प्रयोजनाभावे कथं प्रवर्तत इत्यपेक्षायामाह-

# मुख्यं तस्य हि कारुण्यम् ॥४९॥

लोके हि निरुपाधिपरदुः खहानाय प्रवृत्तेषु कारुणिकव्यपदेशः। न चासौ तेषु मुख्यः कृपाजन्यदुः खहानाय पुण्यार्थं वाप्यन्ततः प्रवृत्तेर्न निरुपा-धित्वं सम्भवति। नापि परदुः खप्रहाणमात्रप्रवृत्ते तथा धनाद्युपाधियुक्ते तद-व्यवहृतेः। किन्तु निरुपाधिपरक्लेशनाशिनो भगवत एव मुख्यं कारुण्यम्। तत्कृत एवान्यप्रयोजनाथिषु कारुण्यव्यवहारो गौण इति। तस्माद् जननीया-दृष्टमपेक्ष्य स्वकारुण्यात् प्रवृत्तिरिति।। ४९।।

ननु (गी०, अ० १०, रलो० २७) ''नराणां च नराधिप'' इत्यादिना विभूतीनामि भगवद्रपत्वकथनाद्राजादिभक्तरेपि मुक्तिः स्यादित्यत आह—

## प्राणित्वान्न विभूतिषु ।।५०।।

जीवोपाध्यनविच्छन्नविषयैव परा भक्तिः, न तु प्राणादिजीवोपाधि-युक्तेषु राजादिषु रतिर्मुक्तिफलेति ॥ ५०॥

## द्यूतराजसेवयोः प्रतिषेधाच्च ॥५१॥

धर्मशास्त्रेषु चूतराजसेवयोः प्रतिषेधः स्मर्यते, परमेश्वरत्वे तु तन्त स्यादिति ॥ ५१ ॥

# वासुदेवेऽपीति चेन्नाकारमात्रत्वात् ॥ ५२ ॥

ननु (गी०, अ० १०, इलो० ३७) ''वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि'' इति विभूतिषु श्रुतिस्तथा च राजादिवत् सोऽप्यभजनीव एव स्यादिति चेत्, न, परब्रह्मण एव कृष्णाकारमात्रत्वात् । यथा पराशर आह (विष्णुपु०, अंशे ४, अ॰ ११, इलो॰ २ )--

> यदोवंशं नरः श्रुत्वा सर्वपापै: प्रमुच्यते। यत्रावतीर्णं विष्णवास्यं परब्रह्म नराकृति ॥ इति ।

जीवत्वे तन्न स्यादिति ॥ ५२ ॥

#### प्रत्यभिज्ञानाच्च ॥ ५३ ॥

वासुदेवविषये परब्रह्मप्रत्यभिज्ञा च श्र्यते (नारायणोपनि०, अर्थ-शिरसि, दशके ६, वाक्यम्-९ )---

ब्रह्मण्यो देवकीपुत्रो ब्रह्मण्यो मधुसूदनः।

सर्वभूतस्थमेकं नारायणं कारणरूपमकारणं परब्रह्मस्वरूपमिति। स्मयंते च प्रत्यभिज्ञा यथा प्रलये दृष्टानुभावेन युधिष्ठिरं प्रति मार्कण्डे-येनोक्तम् (महाभारते, वन॰, अ॰ १८९, क्लो॰ १३००२)

> यः स देवो भया दृष्टः पुरा पद्मायतेक्षणः। स एव पुरुषव्याघ्रः सम्बन्धी ते जनार्दनः ॥ इति ।

तथा ( महाभार॰, शा॰, मोक्षधर्मे, अ॰ ३४५ क्लो॰ १३३२५-२६) "तपोभिरप्यद्क्यो हि भगवान्" इति श्रुत्वा जनमेजयेनाभिहितम्--

तपसाऽप्यसुदृश्यो हि भगवान् लोकपूजितः। तं दृष्टवन्तस्ते साक्षात् श्रीवत्साङ्कविभूषणम् ॥ इति । चकारात् तद्भक्तेषु फलस्मरणलिङ्गात् ॥ ५३ ॥

#### र्तीह कथं विभूतिषु तत्कीतंनं तत्राह--

## वृष्णिषु श्रेष्ठचेन तत् ॥५४॥

(गी॰, अ॰ १० रलो॰ २१)—''आदित्यानामहं विष्णुः'' इत्यादौ तेषु श्रेष्ठत्वं परमेश्वरस्यैवेति वृष्टिमात्रार्थं विभूतिकथनम्, तच्च वासुदेवेऽपि वृष्टिणपु श्रेष्ठोऽयमित्येतावन्मात्रवृष्टिविधानार्थं विभूतिषु वासुदेवकीर्तन-मिति ॥ ५४ ॥

# एवं प्रसिद्धेषु च ।।५५॥

एवमनेन प्रकारेण वासुदेववद् ब्रह्मिलङ्गवत्तया प्रसिद्धेषु वराहनृसिह-बामनरामभद्रादिषु भक्तिरिप मुक्तिफलेति बोध्यम् । यद्वा एवं ब्रह्मिलङ्ग-वत्तया प्रसिद्धेषु । गी०, अ० ९०, क्लो० २३ )——"क्द्राणां शङ्करश्चास्मि" इत्यादिविभूत्यात्मसु श्रैष्ठचमात्रदृष्टिर्मन्तव्या । उक्तं हि स्कान्दे (काशीखं० पूर्वभा०, अ० २७, क्लो० १८१ )——

> विष्णुरुद्रान्तरं ब्रूयाद्यः श्रीगौर्यन्तरं तथा। तद्श्रान्तिकस्य मूर्खस्य वाक्यं शास्त्रविगहितम् ॥ इति।

शङ्करस्य ब्रह्मलिङ्गप्रसिद्धिः स्मृत्यादौ बहुलमुपलभ्यत इति ॥५५॥
॥ इत्याचार्यस्वप्नेश्वरविद्वद्वरिवरिवते शाण्डिल्यशतसूत्रीयभाष्ये द्वितीयाद्यायस्य
प्रथममाङ्किकम् ॥ १ ॥

# अथ द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयाहिकम्

उक्तौ दृष्टोपकारको ज्ञानयोगौ सम्प्रति प्रतिवन्धकदुरितक्षयमुखेना-पवर्गवत्यो गौणभक्तय उच्यन्ते--

भक्त्या भजनोपसंहाराद्गीण्या परायं तद्धेतुत्वात् ।।५६।। भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमन्ययम् ।

(गी०, अ० ९, क्लो० १३)

इत्यनेन सप्तमाध्यायप्रतिपादितपरभक्तिमनूद्य तत्पश्चाद्गीतम् (गी॰, अ॰ ९, २लो॰ १४)—

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तरच दृढव्रताः। नमस्यन्तरच मां भवत्या नित्ययुक्ता उपासते ॥ इत्यादि । तत्पश्चात् ( गी० अ० ९, इली० २९ )—

ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम् । इति ।

तद्पसंहारस्ततस्तत्र / तैत्तिरीयसं०, अप्ट० २, प्र० ४, अनु० ६ )-"चित्रया यजेत" इतिवत् सामानाधिकरण्येन भक्तिनाम्ना भजनेन फलं भावयेदित्यर्थः। (गी॰ अ॰ ७, इलोक॰ ९७)— "एकभक्तिर्विशिष्यते" इत्यादौ भगवद्भक्तौ भक्तिशब्दस्य प्रयुक्तत्वेन संज्ञाप्राप्ते; भक्तिभजनयो-रेकार्थत्वाच्च । नाप्यत्र परभक्तिः फलभावनया विधीयते, तस्या अकृतिः-साध्यत्वेनाविधेयत्वात् । न चापि तस्या निःश्रेयसहेतुत्वमज्ञातं ज्ञाप्यते ( गी० अ॰ ७, হলो० २३ )—"मद्भक्ता यान्ति मामपि" इत्यादिना सप्तम एव तज्ज्ञापनस्यापि प्राप्तत्वात् । किन्तु परभक्तेविघ्ननाशनसाधनाकाङ्क्षया कीर्तनादिकमेत्रोपक्रान्तं भक्तिशब्देन गौण्या वृत्त्या तृतीयान्तेन निर्दिश्य परभजनसाधनत्वं तेषु विधीयते इत्यत्रार्थवादाकाङ्क्षायाम् (गी॰ अ॰ ९, इलो । २९ ) — "मयि ते तेषु चाप्यहम्" इति पश्चादन्वयः। अन्यथा भक्त्या भजनं तेन च मिय स्थितिरिति वाक्यं भिद्येत । कीर्तनादिषु भक्तिसाधनत्वेन ( तैत्तिरीयसंः, अ॰ट० २, प्र० ३, अनु० २)—"आयुर्वे घृतम्" इतिवद्भक्ति-शन्दो गौणः शक्यसंस्कारेण सुग्रह इति । यद्वा भज्यते एभिरिति व्युत्पत्त्या तासु भक्तिशब्दः (आश्वलायनश्रीतस्० अ० ९, खं०८) – उद्भिद्वत्। अथवा (गी० अ० ७, रलो० १६)—''चतुर्विधा भजन्ते माम्" इति भजनगणपाठात् सृष्टिवत् । (गी॰ अ॰ ७, श्लो॰ १८)—''उदाराः सर्वं एवते ' इत्यौदार्य गुणयोगाद्वा गौणत्विमिति ॥ ५६ ॥

रागार्थं प्रकीतिसाहचर्याच्चेतरेषाम् ॥ ५७ ॥

एवं हि श्रुतम् (गी० अ० ११, रलो० ३६ )—

स्थाने हृषीकेश तव प्रकीत्या जगत् प्रहृष्यत्यनुरज्यते च ॥ इति ।

तत्र साक्षादेवानुरागार्थंत्वं कीर्तनस्य श्रुतम्। तत्स।हचर्यात् (गी॰ अ॰ ९: इलो॰ १४)—

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च द् ढव्रताः। इत्यादिनोक्तानामपि तदेव फलमिति ॥ ५७॥

अन्तराले तु शेषाः स्युरुपास्त्यादौ च काण्डत्वात् ।। ५८ ॥

भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमव्ययम् । (गी० अ०९, इलो० १३) ये भजन्ति तू मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम्।

इत्येतयोरन्तराले या गौणभक्त्या श्रुतास्ताः परभक्त्यञ्जानि भवन्ति, परभक्तिसन्दंशादेवेति भावः। ता यथा (गी० अ० ९, व्लो० १४, १५; २२, 24-20)

(गी॰ अ॰ ९, इलो॰ २९)

सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृढत्रताः। नमस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपासते ॥ ज्ञानयज्ञेन चाप्यन्ये यजन्तो मामुपासते। एकत्वेन पृथक्त्वेन बहुधा विश्वतोमुखम् ॥ इति ।

तथा--

अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते। तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥ इति ।

तथा---

यान्ति देवव्रता देवान् पितृन् यान्ति पितृव्रताः। भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मद्याजिनोऽपि माम् ॥ इति । पत्रं पूष्पं फलं तीयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति। भक्त्युपहृतमश्नामि प्रयतात्मनः ॥ इति । तदहं

तथा ---

यत् करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत् तपस्यसि कौन्तेय तत् कुरुष्व मदर्पणम् ॥ शुभाशुभफलैरेवं मोक्ष्यसे कम्मंबन्धनैः ॥ इति ।

तत्र नाम्नामिश्रधानं कीर्तनम् । भवन्यथं यत्नश्चात्र लौकिकोऽप्यङ्गताप्रस्तावादुक्तः । दृढवतत्वं मद्भक्त्यैकादश्युपवासाद्यनुष्ठानम् । नमस्कारः
स्वापकर्षवोधककरिकार संयोगादिश्यापारः । ज्ञानयज्ञश्च द्विधा—मुख्यामुख्यभेदेन, एकत्वपृथक्त्विवषयत्या । तन्मात्रचिन्ता तु ध्यानमनुस्मृतिश्च ।
यागः पूजा भगवन्तमृद्दिश्य पत्रादिदानन्त्व, तथा विहितनिषिद्धसर्वकर्मणां
परमेश्वरे समर्पणमिति । न केवलमेतान्येवाङ्गानि, किन्तु (छां० पृ० २२५)—
"मनो ब्रह्मोत्युपासीत", (गी० अ० १०, क्लो० २१)—"आदित्यानामहं
विष्णुः" इत्याद्युपासनादिशब्दकवलीकृतान्यि भक्तिसाधनानि, कृतः ?
ब्रह्मकाण्डस्य सर्वस्यापि भक्तितत्साधनप्रतिपादकत्वादिति ॥ ५८ ॥

# ताभ्यः पाविहयमुपऋमात् ॥ ५९ ॥

ताभ्योगौणभक्तिभ्यः पावित्र्यमन्तःकरणमालिन्यहेतुदुरितक्षयः, स एव द्वारम्, कुतः ? (गी० अ० ९, इलो० २)—''पवित्रमिदमुत्तमम्' इत्युपक्रम्या-भिधानात्, भक्तेरन्तःकरणधर्मत्वात् पावित्र्यस्यान्तरङ्गत्वादिति ॥ ५९ ॥

# तासु प्रधानयोगात् फलाधिक्यमेके ॥ ६० ॥

तास्वेव कीतंनादिषु (गी॰ अ॰ ९, इलो॰ २६)—'यो मे भक्त्या प्रयच्छति,'' (गी॰ अ॰ ९ इलो॰ १४) —''नमस्यन्तश्च मां भक्त्या'' इत्यादी प्रकरणादिसिद्धाङ्गभावेषु पुनर्भक्तिसंयोगकथनं प्रवृत्तभक्तीनां तदनुष्ठाने फलाधिक्याथंभेवेत्येक आचार्या मन्यन्ते ॥ ६० ॥

# नाम्नेति जैमिनिः सम्भवात् ॥ ६१ ॥

जैमिनिराचार्यस्तु तासु गौणत्वसिद्धेः (आश्वलायनश्रीतसू॰, अ॰ ९; सं॰ ७)—"श्येनेनाभिचरत् यजेत" इत्यादाविव भक्त्या कीर्तनेन

भनत्या दानेन परभक्ति साधयेदिति सामानाधिकरण्यसम्भवान्नामभावे-नान्यार्थं तां मन्यते न फलान्तरार्थं गौरवादिति ॥ ६१ ॥

# अत्राङ्गप्रयोगाणां यथाकालसम्भवो गृहादिवत् ॥ ६२ ॥

कीर्तननमस्यादीनां सहानुष्ठानमेकैकेन वा क्रमेण वाऽनुष्ठान मिति त्रयः पक्षाः । तत्राद्ये कस्यचिदननुष्ठानेऽप्यन्येषां निष्फलत्वप्रसङ्गः; द्वितीये विकल्पप्राप्तावर्थेनयनियमः स्यात्; तृतीयस्त्वशास्त्रार्थः। एककृतावन्य-स्याननुष्ठानं च प्रसज्यते गौरवात् । तस्मादेतेषां मिथो व्यभिचारहेतृत्व-मिति पूर्वपक्षः, सिद्धान्तस्तु सर्वाण्येव साधनानि, प्रमाणसत्त्वात्; किन्तु सहानुष्ठाननियमो नास्ति, प्रमाणाभावात् । येषां तु गन्धपूष्पध्पदीपनैवेद्या-दीनामेकप्रयोगश्रवणं तेषामेव सहानुष्ठानम्। तदितरेषां तु यथाकालं यथासम्भवमनुष्ठानं गृहकृत्यादाविव यथा गृहसाधनतृणस्तम्भाद्याहरणं कदाचिदेकदा, कदाचित् क्रमश इति न ह्योतावता तृणादीनामकारणत्व-मायाति । तस्माद् यद्यादृशदुरितक्षयसमर्थं तत् तादृशदुरितक्षयं कृत्वा सर्वैः स्वस्वसामध्ये दिशते परभक्तिसिद्धिरिति । तथा च गीयते (गी० अ० ७, इलो॰ १९)--

बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यते । इति ॥ ६२ ॥

# ईश्वरतुष्टेरेकोऽपि बली ॥ ६३ ॥

तेषु मध्ये यः कश्चिदतिशयानुष्ठानेन बलवान् भवति, स एकोऽपि परमेश्वरतुर्षिट जनियत्वा परभक्तये प्रभवति बहुतरिशिथलपरिचर्याभिरिप यथा नेतरः प्रभुस्तुष्यति तुष्यति चैकेनापि निर्व्यलीकसततकृतपाद-संवाहनेन तद्वत् । कीर्तनाद्यन्यतमेनापि दृढतरसेवितेन भगवत्प्रसादा-द्भक्तिः प्राप्यते. यथा (गी० अ० १८, श्लो० ५७)—

> बुद्धियोगं समाश्रित्य मन्चित्तः सततं भव। मिच्चित्तः सर्वंदुर्गाणि मत्त्रसादात् तरिष्यसि ॥ इत्यादि ॥

तथा कालादिकृतमपि कस्यचिद्वलम् । यथा ( ब्रह्म-पू०, अ० ९७, इली० १६६ ) .

ध्यायन् कृते यजन् यजैस्त्रेतायां द्वापरेऽचंयन्। यदाप्नोति तदाप्नोति कलौ मंकी यं केशवम् ॥ इत्यादिकम्। न च व्यभिचारो वलवत् प्रत्येकजन्यभक्ति प्रति कीतंन-त्वादिना हेतुत्वादिति ॥६३॥

नन् कीर्तनाद्यान्तरालिकानां सर्वेषामेव पावित्र्यं द्वारम् ? उत केषान्त्रि-दन्यदपीत्यत आह --

## अबन्धोऽर्पणस्य मुखम् ॥ ६४ ॥

भगवत्यपितशुभाशुभकर्मणां स्वफलाजननलक्षणबन्धाभाव एव द्वारम्। यथोक्तम् (गी० अ० ९, क्लो० २८।--

गुभाग्रभफलैरेवं मोक्ष्यसे कर्मवन्धनैः ॥ इति । अर्पणमन्त्रोऽपि पुराणान्तरे -

> कामतोऽकामतो वापि यत् करोमि शुभाश्रभम्। तत्सर्वं त्विय संन्यस्तं त्वत्प्रयुक्तः करोम्यहम् ॥इति ।

न चैवं स्वातन्त्र्यप्रसङ्गः तःकरणबलेन पापाचरणाभावस्यापि तदङ्ग-त्वात् । यथा स्मृतिः — 'न वेदबलमाश्रित्य पापकर्मरतिर्भवेत्' इति । तस्मात् पावित्रयं तदितरविषयमेवेति । अत्र शुभं कर्मं स्वाश्रमविहितनिन्यः नैमित्तिकात्मकं बोध्यम् । सम्यगाश्रमपरिपालनाद् ब्रह्मलोकादिफलं तत्प्राप्तौ मुक्तये विलम्बः स्यादित्यादिबन्धः, ब्रह्मण्यपिते वु तत्प्रसिद्धिः। एवं कामाज्ञानकृतकाम्यकर्मपापयोरपि पश्चादपंणे फलाभाव एवेति ।।६४।।

अथ गौणीष्वेव विशेषश्चिनःयते. तत्र श्रुतिस्मृतिमध्ये यत्स्वरूपमुच्यते यथा ( छां॰, पृ॰ ६० )—''य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पृष्षो दृश्यते हिरण्यश्मश्रुहिरण्यकेशः" इत्यादि । तथा (नारदपञ्चरात्रे, पटले ११, इलो० ७१)—

ध्येयः सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसिजासनसन्निविष्टः। केयूरवान मकरकुण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुधृतशङ्खचकः॥

इत्येवमादि ॥ ६४॥

तत्र किमेवंविधेष्वेव ध्याननियमः पूर्णप्रादुर्भावादौ वा यथा श्रुतेष्विति । तत्र ध्येयस्वरूपश्रवणान्नियमप्राप्तावुच्यते —

# ध्याननियमस्तु दृष्टसौकर्यात् ।।६४।।

घ्याने घ्येयनियमकथनं दृष्टार्थं नानाविषयत्वे चित्तविक्षेपसम्भवात् । तस्मात् सौकर्यार्थमेव तत्कथनं ज्ञेयम्, अदृष्टार्थत्वे विकल्पादिप्रसङ्गात् । तस्माद्यथा श्रुतेषु व्यवस्था । अत एव गोपीनां शिशुपालादेश्च तन्नियम-मन्तरेणैव घ्यानस्य दुर्लभं फलमुपलब्धमिति ॥६५।

## तद्यजिः पूजायामितरेषां नैवम् ॥६६॥

(गीर अ० ९, रलो० २५)— "यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्" इत्यत्र यजिः कि प्रसिद्धज्योतिष्टोमादिविषयः? कि वा पूजावचन इति ? तत्रावं यजिः पूजायामेव प्रयुक्तः, कृतो ज्ञायते ? विष्णुं पूजयेदित्यादिना, नित्यकाम्यपूजा तादर्थ्ये विहिता, तस्याः परभक्त्यङ्गत्वमात्रमत्र विधीयते, तेन तादर्थ्यम् । इत्रयागानां तु न तादर्थ्यं श्रुतं तेषामीश्वरोहेश्यकत्वं भक्तिसंयोगश्चोभयं विद्यातव्यमिति वाक्यभेदः स्यात् । अथ विष्णवे उरुक्रमाय सूते चरुम्" इत्यादिविहितस्य भक्तिसंयोगोऽस्त्विति चेत्, सत्यम्, काम्यानां तत्फलेनैव निराकाङ्क्षत्वात् । जीवनमात्रनिमित्तकनित्यपूजायास्तु भक्तिसंयोगविधौ वाधकाभावात्, नित्यत्वे सत्ततोपस्थितिलाघवाच्चेति । अत एव मोक्षधर्मे हिसायुक्तधर्मेनिन्दायाम् (महाभार्क, शांक, अ० २६५, पृ० ६९९, क्लोक ६४७०)—

सर्वकर्मस्विहिंसां हि धर्मात्मा मनुरक्षवीत्। कामरागा हि हिंसन्ति बहिर्वेद्यां पशून् नराः॥ विष्णुं ये चाभिजानन्ति धर्मादेव यजन्ति ते। पायसैः सुमनोभिश्च तथापि यजनं स्मृतम् ॥ इति ॥६६।

अथ पूजाप्रस्तावादधिकरणत्रयम् —

पादोदकं तु पाद्यमन्याप्तेः ॥६७॥

एवं स्मर्यते ( नृसिहपु०, अ ५९, श्लो॰ ४६ )-

गङ्काप्रयागगयपुष्करनैमिषाणि पुण्यानि यानि कुरुजाङ्गलयामुनानि। कालेन तीर्थसिललानि पुनन्ति पापान् पादोदकं भगवतः प्रपुनाति सद्यः।।

इत्यत्र तत् कि पादसंयुक्तं जलं पादोदकमुत पादे दत्तकोत्सृष्टं जलम्? तत्र पाद्यमेव पादोदकम्, कुतो ज्ञायते ? अन्ययाऽव्याप्तिप्रसङ्गात् । तया हि भगवतः साक्षात्पादसम्बन्धो न सम्भवति, नाप्यवतारद्वाराः, तस्याप्य-नुष्ठातृसन्निधानासम्भवात्; किन्तु पूजाधिष्ठानप्रतिमापादसम्बन्धादुप-चारस्तत्रापि प्रतिष्ठितायाः, अप्रतिष्ठितायास्तु पूजार्थमावाहने सति, तथा च शालिग्रामशिलाद्यधिष्ठाने पादाभावे तन्न स्यात्। तत्रैवं व्याप्त्यनुरोधात् पाद्यमेवास्तु, प्रतिमाद्यत्यन्तव्यवहितसम्बन्धकल्पनाप्रसङ्गात् ॥६७॥

# स्वयमपितं ग्राह्यमविशेषात् ॥६८॥

पूजायां भगवते दत्तनैवेद्यनिर्माल्यादिकं वैष्णवं सात्वतेभ्य इत्यादिना प्रतिपाद्यत्वेन विहितम् तदिह सात्वतत्वाविशेषादेव भगवद्भक्तेन स्वयमपि ग्राह्यं भोजनधारणादिना स्वोपकार्यमित्यर्थः। स्वयमपि ग्रहणे प्रतिपत्तिः सिद्धचित । धर्मशाठचं तु वर्जनीयमेव, यथा अग्न्याद्युद्देशेन त्यक्तपुरी-डाशस्यापि उत्तराद्धीत् स्विष्टकृतमवद्यति, यजमानपञ्चमाः पूरोडाशं भक्ष-यन्तीति प्रतिपत्तिः, तथेदमपि वचनादेव। अन्यथा सात्वतेभ्योऽपि न प्रतिपादयेत्, परद्रव्यत्वात् । वचनादिति चेन्नः न हि वचने स्ववर्जनमुक्तम् ।

अय ब्राह्मणेभ्यो दद्यादित्यादिना ब्राह्मणत्वादात्मनेः पि दानप्रसङ्गादिति चेत्, न, दानस्य स्वस्वत्वध्वंसेन परस्वत्वापादानरूपत्वात् । न चैवं प्रतिपत्तौ युक्तम्, पुरोडाशस्यापि यजमाने प्रतिपत्तिदर्शनात् । क्रयादिवत् प्रतिपत्तिरिप स्वत्वापादिकैव । तदेवं यत्रान्यसात्त्रताऽसम्पत्तिस्तत्र स्वयं ग्रहणेनाप्यवैगुण्यं परिहायंमेव, तथा स्वयं दत्तपाद्यादिव। रणेऽपि ज्ञेयमिति । किञ्च, (गी॰ अ॰ ३, २लो॰ १२)—''तंर्वत्तानप्रदायैभ्यो यो भुङ्क्ते स्तेन एव सः'' इत्यत्र समानकर्तृ कत्वात् स्वत्वव्वंसे समानकर्मत्वप्रतीतेः । वत्वासमिभव्याहृतननः सामानाधिकरण्येनान्त्रयात्, तैर्वत्तानित्यत्र तज्जातीयपरत्वे मानाभावात् । तस्माद्बाधकं विना देवेभ्यो दत्तमिप भोक्तव्यमिति ध्येयम् ॥६८॥

## निमित्तगुणाव्यवेक्षणादपराधेषु व्यवस्था ॥६९॥

(वराहपुराणे, अ॰ १ ४ क्लो॰ ४)— देवपूजापराधास्ते द्वातिशत् परिकीत्तिताः''। इत्युपक्रम्य द्वात्रिशापराधास्तत्तत्त्रायिक्चित्तानि च विहि-तानि । तत्र किं सर्वापराधवर्जनं पूजाङ्गमुत केषाञ्चिद्वर्जनमङ्गं केषाञ्चित् पुरुषार्थं इति । अत्रोच्यते (वराहपु॰, अ॰ १२४, क्लो ६५)—

> अकर्मण्येन पुष्पेण या मामर्नेयते नर । पतनं तस्य वक्ष्यामि तच्छृणुष्व वसुन्धरे ॥ इत्यादि ।

तत्राकमंण्यानां पुष्पाणां पर्युदस्तत्वान्न पूजाङ्गत्वम्, किन्तु पूजाक्रमप्रयोगमध्ये भ्रमादिनापंणे कृते तन्निमित्तमपेक्ष्य प्रायश्चित्तम्। यत्र तु
(वराहपु॰, अ॰ २५, क्लो॰ ३६) - ''अदत्त्रा गन्धमाल्यानि धूपं यो मे
प्रयच्छति' इत्यनेन पूजाक्रममङ्गापराधे तत्तत्क्रमस्य पूजाङ्गतः।दङ्गवैगुण्यपरिहारात् तत्प्रायश्चित्तस्याङ्गत्वं द्रष्टव्यम्। यत्र पूजामन्तरेण (वराहपु॰,
अ॰ १२५, क्लो॰ १) - 'दन्तकाष्ठमखादित्वा यस्तु मामुपसपंति' इत्यादि
श्रुतम्, तत्र व्यक्तमेव पुरुषार्थंत्विमिति व्यवस्थैवेति।।६९।।

एवं पूजाया भक्तिसंयोगसिद्धौ (गी॰ अ ९, श्लो॰ ३६)—"पत्रं पुष्पं फलं तोयम्" इत्यनेन भगवदुद्देश्यकदानमात्रस्य भक्त्यङ्गत्वविधिरित्याह—

# पत्रादेर्दानमन्यथा हि वैशिष्टचम् ॥७०।।

यद्यदिष्टतमं लोके यच्चान्यद्यतं गृहे। तत् तद्धि देयं प्री यर्थ देवदेवाय चक्रिणे ।।

इत्यादिना प्राप्तस्य भगवदुद्देश्यकसर्वदानस्य भक्त्यङ्गत्वविधि ; अन्यया पत्रादिचतुष्टयविद्याष्टदानमेव स्यात् । प्रत्येकविधौ वाक्यभेदः । तस्मात् पत्रादिशब्देन प्राप्तं दानमनूद्य (तैतिरीयसं०)—''उपव्ययत'' इत्यनेन नित्योपवीतस्य दर्शाङ्गःववदङ्गत्वविधिरेव युक्त इति ॥७०॥

# सुकृतजत्वात् परहेतुभावाच्च ऋियासु श्रेयस्यः ॥७१॥

ना भक्तयः सर्वकर्मस् श्रेयस्य एव, कुतः ? परभक्तिहेतुःवात्, इतरधर्म-जन्यत्वाच्च, यथा ( गी० अ० ४, इलो० १०-११ ) —

वहवो जानतपसा पूता मद्भावमागताः। ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम् ॥ इति । भावशब्दश्च भक्ती प्रयुक्तः,

> गङ्गाजले कि न वसन्ति मत्स्या देवालये पक्षिगणा वसन्ति। भावोज्झितास्ते न फलं लभन्ते तीर्थाच्च देवायतनाच्च मूख्यात् ॥ इत्यादौ ।

तथा (गी॰ अ० ७, रलो १६) -

चतुर्विधा भजनते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन ।। इति । अत्र पूर्वसुकृतजत्वाद्भक्तीनां तास्तेभ्यो मुख्याः । एतेन भक्तिमीमांसायां विचारो युज्यते, न कर्ममीमांसाया-मित्युक्तम् ॥७१॥

> ननु भक्तानां न गौणमुख्यभावस्तथा सित (गी० अ०७, रलो० ६)— चतुर्विधा भजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन। आतों जिज्ञासुरर्थार्थी ज्ञानी च भरतर्षभ ॥ इति ।

चतुणौ तुल्यवदिभिधानं कि कृतिमित्यत आह—
गौणं त्रैविध्यमितरेण स्तुत्यर्थत्वात् साहचर्यम् ।।७२।।

गौणं त्रैविष्टयमेव तासां मुख्येन माहचर्यंश्रवणं तु स्तुत्यर्थम् । यथा राजसमिभव्याहारेणामाः यानाम् । एवञ्च पापक्षयविषदुद्धारादिनिमित्तं स्मरणकीर्तनाद्यार्तभक्तिः ज्ञानार्थं यज्ञाद्याचरणं जिज्ञासोर्भक्तिः । यथा च (बृहदा०, पृ० ८९१) 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेन" इत्यादि । तथा (गी० अ० १४, रलो० ४८)

स्वकमंणा तमभ्यच्यं सिद्धि विन्दन्ति मानवाः।

( विष्णुपु॰, अं॰ ३, अ॰ ७. इलो॰ १६ )—

न चलति निजवर्णधर्मतो यः

सममतिरात्मसुहृद्विपक्षपक्षे

न हरति न च हन्ति किञ्चिद्रच्चैः

<sup>1</sup>स्थितमनसं तमवेहि विष्णुभक्तम् ॥

इत्यनेन स्वस्ववणिश्रमिविहितवेदानुवचनादीनां ज्ञानार्थमनुष्ठानं जिज्ञासा भक्तिः। अर्थाथिता भक्तिरिप द्विधाः तत्रैका परभक्त्यर्थं क्रियमाणा पूर्वोक्ता राज्यस्वर्गाद्यर्थं क्रियमाणा च कीर्तेनादिरूपाऽपरा। यथा (विष्णुपु०, अं० ३, अ० ७, इलो० ३)—

भौमान् मनोरथान् कामान् स्वर्गिवन्द्यं परं पदम् । प्राप्नोत्याराधिते विष्णौ निर्वाणमपि चोत्तमम् ॥ इति ।

तत्र निर्वाणप्राप्तिः परभक्तिद्वारेति परभक्तिप्रयोजनाधिता (गी॰ अ॰ ९, क्लो॰ १९) — 'ये भजन्ति च मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम्" इत्यनेन सहैकवाक्यत्वात्। यच्च भागवते (स्कन्ध ७, अ० ५, क्लो॰ २२-२३)—

१. मितमनसमिति पाठान्तरम्।

श्रवणं कीतंनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥ इति पंसापिता विष्णौ भक्तिश्चेन्नवलक्षणा ॥ इति ।

तदेतेष्वेव यथायथमन्तर्भावनीयम्। तदेवमुपाधीनामेषामुपधेय-साङ्येंऽपि न दोव इति ॥७२ ॥

नन् कीर्तनादीनामञ्ज्ञ वे कथमार्त्यादिष् प्राधान्यं घटत इत्यपेक्षाया-मूच्यते---

# बहिरन्तरस्थमुभयमभेष्टिसववत् ॥७३॥

स्मरणकीर्तनादीनां परभक यङ्गतया तदन्तर्गत वमनारभ्य फलान्तर-श्रवणात् तद्बहिभविनोत्कर्षोऽपि । यथा राजसूयान्तर्गताप्यवेष्टिः प्रधानापि अनारभ्य फलान्तरसम्बन्धात् तत उ कृष्यते । यथा वा बृहस्पतिसवः क्वचित् प्रधानमपि वाजपेयाङ्गं तद्रत् प्रमाणसत्त्वाभ्यां विशेषात् । एवम्--

> प्रमादात कूर्वतां कर्म प्रच्यवेताध्वरेषु यत्। स्मरणादेव तद्विष्णोः सम्पूर्णं स्यादिति श्रुतिः ॥

इत्यनेन सर्वकर्मणां नैमित्तिकाञ्जत्वेनापि प्रवृत्तेः स्वभावाञ्जत्वं स्वर्गादिफलाय प्राधान्यं च न विरुद्धमिति ॥७३॥

इदानीमार्तभक्ती विशेषश्चिन्त्यते-

# स्मृतिकीत्योः कथादेश्चातौ प्रायश्चित्तभावात ।।७४।।

स्मरणकीर्तनकथानमस्कारादीनामातंभक्ती निवेशस्त तत्पापकृतन र-कीर्तिमतां तत्तत्पापक्षयहेतुत्वेन कथनात्, यथा (विष्णुपु॰, अं॰ २, अ• ६, श्लो० ३२-३३ )--

> पापे गुरूणि गुरुणि लघूनि च लघुन्यपि। प्रायश्चित्तानि मैत्रेय जगुः स्वायम्भुवादयः॥

प्रायश्चित्तान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै। यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं परम्।। तथा (विष्णुपु०, अं० ६, अ० ७, रलो० ९)--

> यन्नामकीर्तनं भक्त्या विलायनमन्त्रमम्। मैत्रेयाशेषपापानां धातूनामिव पावकः ॥

एवं (महाभारः, शां॰, मोक्षधः, अ॰ ३४५, श्लो॰ १३३०५, १३३०६)

> सर्वाश्रमाभिगमनं सर्वतीर्थावगाहनम्। न तथा फलदं सौते नारायणकथा यथा।। पाविताङ्गाः सम संवृत्ताः श्रुत्वेमामादित कथाम् । नारायणाश्रयां पुण्यां सर्वपापप्रणाशिनीम् ॥ इत्यादि ।

तस्माद्य क्तमातौ निवेशनमिति ॥ ७४ ॥

# भूयसामननुष्ठितिरिति चेदाप्रयाणमुपसंहारान्महत्स्विप ।।७५।।

स्यादेतत् । न्यायविरोधादेतद्वचनानां स्वल्पपापविषयःवमेव युक्तम्। अन्यथा भूयः क्लेशसाध्यानामननुष्ठानलक्षणमप्रामाण्यमिति चेन्, न, तेषा-मामरणमुपसंहारस्मरणात्. क्लेशाधिक्यात्। यथा (विष्णुपु०, अं० २, अ० ६, क्लो० २९ )---

> तस्मादहर्निशं विष्णुं संस्मरन् पुरुषो मुने। न याति नरकं शुद्धः संक्षीणाखिलकल्मषः।।

इत्यनेन सातत्योपसंहारात्, उपक्रमोपसंहारयोरेकार्थत्वादिति भावः। न चोपक्रमे काल श्रूयते येन तद्विरोधादुपसंहारस्य भिन्नार्थतापि भवेत्। तथा च क्लेशसाम्यादितरेषां नाननुष्ठानमप्रामाण्यम्. (विष्णुपु०, अं० २, अ॰ ६, रलो॰ ३५ )--- प्रातिनिशि तथा सन्ध्यामध्याह्मादिषु संस्मरन्" इत्येतदवयुत्यानुवाद एव। नाप्यनुतप्ताधिकारिकमिदम् (विष्णुपु०, अं २. अ ६, क्लो ०३४)--

कृते पापेऽन्तापो वै यस्य पुंसः प्रजायते । प्रायश्चित्तं तू तस्यैकं हरिसंस्मरणं परम ॥

इत्यस्यापि सर्वप्रायदिचताङ्गानुतापस्यानुवादत्वादेकमित्यस्यापि प्राय-श्चित्तान्तरनैरपेक्ष्यस्य न्यायप्राप्तस्यानुवादः, अन्यथा वाक्यानि भिद्यरन विशिष्टविषयाश्च भवेयुः । अतो यच्छव्दान्तर्गतत्वाद्यथाययमनुवादत्वा-न्नार्थवादत्वं पूर्ववाक्यानाम् । अत एवान्यत्रापि (विष्णुपू०, अं० ३, अ० ७, इलो० ३ ४-३५)---

> किङ्करा दण्डपाशी वा न यमो न च यातना । समर्थास्तस्य यस्यात्मा केशवालम्बनः सदा ॥ चक्रायुधस्य नामानि सदा सर्वत्र कीर्तयेत्। नाशीचं विद्यते तस्य स पवित्रकरो यतः।।

इत्यादिभिः सातत्यमुक्तमिति ॥ ७५ ॥

# लव्विप भक्ताधिकारे महत्क्षेपकमपरसर्वहानात् ।। ७६ ॥

लघ्वपि सक्तत्स्मरणकीर्तनादि महतामि पापानां क्षेपकं नाशकं भवति । यतो भक्ताधिकारे प्रायश्चित्तान्तराणां सर्वेषां त्यागलक्षणहानि-प्रतीतेरित्यर्थः । यथा गीतम् ( गी॰, अ॰ १८ क्लो॰ ६६ )—

> सर्वधर्मान् परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा श्रूचः ।।इति।

अत्र हि न काम्यकर्मत्यागपूर्वकत्वमर्थः, काम्यत्यागे पापाभावात् कि भगवता मोक्षणीयम् । अथ पापान्तरं नाश्यं काम्यत्यागस्याद्ष्टार्थत्वा-पत्तेनित्यनैमित्तिकयोरपि त्यागपूर्वकता न तस्यार्थः, तयोस्त्यागे यदि विधिरस्ति न ततः पापम्, किं मोक्षणीयम् ? अथ नास्तीति वाच्यम् । मैवम्, एवं वाक्येनैव तद्विधानात् पापाजनकत्वात्। अथ सर्वधर्मान् परित्य-ज्येत्यनेन संन्यासिनमनूद्य तदिधकारिकमिदं तेषामवकीर्णादिप्रायश्चित्तादि-

स्मरणात् तैः सह विकल्पप्रसङ्गात् पूर्ववन्महतामननुष्ठानं च स्यात्, न च सातत्येन तद्दोषपरिहारः,

> महापातकयुक्तोऽपि ध्यायन्निमिषमच्युतम्। पुनस्तपस्वी भवति पङ्क्तिपावनपावनः॥

इत्यादिना लघुनोऽपि महत्क्षेपकत्वात् । किञ्च संन्यासाश्रमस्यासन्नि, धानेन बुद्धधनारोहात् । तस्माद्यथा लोके 'सर्वान् विहाय मां भज क्लेशांस्ते नाशिष्ठ्यामि" इत्यत्र क्लेशनाशकान्तरहानिः प्रतीयते । तथान्तरपापनाश-कान्तरत्यागोऽवगम्यते वाक्यादेव । एतेन कथञ्चित् संन्यासविधायकेन सहैकाध्यायपाठेऽपि न तद्विषयकत्वं प्रकरणसन्निधानयोः सबलत्वात् । किञ्चास्मिन्नध्याये, (गी० अ० १८ श्लो० २)—"काम्यानां कर्मणां न्यासं संन्यासं कवयो विदुः" इत्यादिना काम्यकर्मत्याग एवोक्तः, न संन्या-साश्रमः । एवञ्च प्रायश्चित्तान्तरत्यागसङ्कृत्येन केवलभगवन्नामादिभिराति यस्तर्तुमिच्छति तदिधकारिकमेव सक्रत्स्मरणादि । तथा च भिन्नाधिकाः राद् दूषणानां न समुच्चितिः, नापि क्लेशभयाद् भूयसामननुष्ठानम्, (गी० अ० १८, श्लो० ८)—

> दुःसमित्येव यत् कर्मं कायक्लेशभयात् त्यजेत् । स कृत्वा राजसंत्यागं नैव त्यागफलं लभेत् ॥

इत्यनेन तादृशसंन्यासस्य हेयत्वात् । (विष्णुपु०, अं० ६. अ०७, इलो० १०)—

कलिकल्मषमत्युग्रं नरकार्तिप्रदं नृणाम् । प्रयाति विलयं सद्यः सकृद्यत्रानुसंस्मृते ।। इत्यादि । तदिश्वकारपरम् । एवम् (गी० अ०९, क्लो० ३०–३१)—

> अपि चेत् सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग्व्यवसितो ह्नि सः।।

क्षित्रं भवति धर्मात्मा शश्वच्छान्ति निगच्छति । कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति ।।

इत्यनेन, तथा ( नृसिंहपु०, अ० ८, इलो० २८-२९ )—

नारकाः कृष्णकृष्णेति नारसिहेति चुकुशुः । इति संकीर्तितो विष्णुनीरकैर्भक्तिपूर्वकम् ॥ नारक्यो यातनाः सर्वास्तेषां नष्टा महात्मनाम् ॥

इत्यादिना च भक्त्यधिकारः सुव्यक्त इति । अत्र कीर्तनस्योच्चारणत्व-मात्रमिह प्रतीतम्, न तु प्रथमान्तपदेनेत्यादिनियम इति ॥७६॥

# तत्स्थानत्वादनन्यधर्मः खले वालीवत् ॥ ७७ ॥

(विष्णुपु॰, अं॰ २. अ॰ ६. श्लो॰ ३४)—'प्रायश्चित्तं तु तस्यैकं हरि-संस्मरणं परम्'' इत्यादी नामाऽतिदेशेन प्रायश्चित्तान्तरधमंस्तु न मन्तव्यः, प्रायश्चित्तस्थानत्वात्, तत्स्थाने तद्धिधानादित्यर्थः । यथा ( आश्वलायनश्रौत-सू॰; अ॰ ९, खं॰ ७ )—' खले वाली यूपो भवति'' इत्यत्र पशुनियोजने यूपकार्ये खले वालीविधिरिति । न यूपधर्मस्याष्टास्तिकरणादेः प्रसङ्गः, तद्धदत्र नखलोमादिवपनानां प्रायश्चित्तधर्माणामप्राप्तिरिति । न कीर्तनादेरिप पापक्षयहेतुत्वात् प्रायश्चित्तमेवेति वाच्यम् ।

> प्रायो नाम तप प्रोक्तं चित्तं निश्चय उच्यते। तयोनिश्चयसंयुक्तं प्रायश्चित्तमिति स्मृतम्।।

इत्यनेन तपोरूपे प्रायश्चित्तशब्दो मुख्यः. अन्यत्र गौण इति ध्येयम् ॥७७॥
अथाङ्गानां प्रधानाधिकरणनैयत्यात् तदधिकारश्चिन यते ।

आनिन्द्ययोन्यधिक्रियते पारम्पर्यात् सामान्यवत् ।।७८।।

निन्दितचाण्डालादियोनिपर्यन्तं भक्तावधिक्रियते, संसारदुः खिजहा-साया अविशेषात् । अथ वेदाध्ययनानिधकारात् कथमत्रैविणकानां स इति चेत्, तत्राह--पारम्पर्यादिति । (पूर्वमीमांसासु , अ० १, पा० १, सू॰ २)-- !'चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः'', ( उत्तरमीमांसासू॰, अ॰ १, पा॰ १, सू॰ ३) -- "शास्त्रयोनित्वात्" इति न्यायादलौकिकोऽर्थः श्रुत्यैकसमधिगम्य इत्यत्र न विप्रतिपद्यामहे, किन्तु स्त्रीश्द्रादीनामितिहासपुराणादिद्वारा चाण्डालादीनां च स्मृत्याचारवद्पदेशपारम्पर्येण ज्ञानमपि श्रुतिमूलमेव भवति । यथा तेषां सामान्याऽहिंसाधर्मादिज्ञानम् । अन्यथा तदसिद्धि-प्रसङ्घादिति ॥ ७८ ॥

#### अतो ह्यविषक्वभावानामपि तल्लोके ॥ ७९ ॥

यतः सर्वाधिकारोऽतः खलु येषामत्र परभक्तिविषववभावं न गता तेषां क्वेतद्वीपे भगवल्लोके परभक्तिसाधनानुष्ठानं स्मर्यते । यथा ( महा-भारः शां , मोक्षधर्मे, नारायणीये अ॰ ३३८, इलो॰ १२७७८-१२७७९)-

> क्षीरोदधेरुत्तरतः श्वेतद्वीपो महाप्रभः। तत्र नारायणपरा मानवाश्चन्द्रवर्चसः॥ एकान्तभावीपगतास्ते भक्तः पुरुषोत्तमे ॥

इत्याद्यपक्रम्य तेषां परभक्तिसाधनानुष्ठानं श्रुतम् । (महाभार॰, शां॰, मोक्षधर्मे, अ॰ ३३८, रलो॰ १२७९१-१२७९२ ) --

> सहिताश्चाभ्यधावन्तस्ततस्ते मानवा द्रुताः। कृताञ्जलिपुटा हृष्टा नम इत्येव वादिनः॥ ततो विवदतां तेषामश्रीषं बिपुलध्वनिम्। बलिः किलोपक्रियते तस्य देवस्य तैर्नरैः ।। इत्यादि ।

तस्मात् सर्वत्र तदधिकार इति । अत एव (उत्तरमीमांसासू०, अ० १, पा० ३ सू० २६ ) — तदुपर्यंपि बादरायणेन सम्भवादिति सूचि-तम् ॥ ७२ ॥

अथ विपक्वभावानामपि कथं न तल्लोक इत्युपोद्घातेनोच्यते —

# ऋमैकगत्युपपत्तेसंतु ॥ ५० ॥

तुश्चागतशङ्काव्यवच्छेदार्थः। नारायणीय एव श्रूयते (महाभारः शां॰, अ॰ ३४६, २लो॰ १३३८३)—"येऽतिनिष्कलुपा लोके पुण्यपाप-विवर्णिताः" इत्युपक्रम्य आदित्यमण्डलद्वारा अनिरुद्धप्रद्युम्नसङ्कर्षणव्यूह-क्रमेण गतिमिभधायाभिहितम् (महाभारः शां॰, अ॰ ३४६, रलो॰ १३३८३–१३३८९)—

समाहितमनस्कास्तु नियताः संयतेन्द्रियाः । एकान्तभावोपगता वासुदेवं विशन्ति ते ॥

इति क्रमगत्यिभयानम् । तथा पश्चादुक्तम् ( महाभार०, शां०, मोक्षधर्मे, अ० ३५०, इलो० १३५४८, १३५४९, १३५५०)—

ये तु दग्धेन्धना लोके पुण्यपापविवर्णिताः ।
तेषां त्वयाभिनिर्द्िष्टा पारम्पर्यक्रमाद्गतिः ।।
चतुथ्यां चैव ते गत्यां गच्छन्ति परमं पदम् ।
नूनमेकान्तधर्मोऽयं श्रेष्ठो नारायणित्रयः ।।
अगत्वा गतयस्तिस्रो यद्गच्छन्त्यव्ययं हरिम् ।।

इत्येकगत्यभिधानं च पक्वभक्तिविषयत्वेनोपपद्यते । अन्यया विरोधात् तस्मादपक्वविषयस्तत्तल्लोकलाभ इति ।। ८० ॥

# उत्कान्तिसमृतिवाक्यशेषाच्च ॥ ८१ ॥

उत्क्रान्तौ (गी० अ०८, श्लो० १०)—''भक्त्या युक्तो योगबलेन चैव'' इत्युपक्रम्य (गी० अ०८, श्लो० १३)—

कोमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन् मामनुस्मरन् । यः प्रयाति त्यजन् देहं स याति परमां गतिम् ।। इत्युक्तम् । तत्र च वाक्यशेषः (गी० अ०८, श्लो० २४)— अग्निज्योंतिरहः शुक्लः षण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जनाः ॥ इति क्रमाद्गतिः श्रुता, तथा (गी० अ०८, इलो० १६) --

> आब्रह्मभुवनाल्लोकाः पुनरार्वातनोऽर्जुन । मामुपेत्य तु कौन्तेय पुनर्जन्म न विद्यते ॥

इति वाक्यशेषे लोकोपक्रमादुपशब्दमहिम्ना च तत्समीपलोकप्राप्ति-रिवपक्वभावानामेव युक्ता, विपक्वभावस्य न; तल्लोकगमनमि फलं युज्यते, तत्फलस्याक्षयित्वात्, तल्लोके साधनाननुष्ठानश्रवणाच्च । किञ्च, अवि-पक्वभक्तेस्तत एव क्रममुक्तिसिद्धौ तत्कालीनस्मरणविधिवैयर्ध्यप्रसङ्गात् । न च तेन परभक्तिसमुच्चयो घटते (गी० अ० ८, इलो० २२)—"पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया" इत्यन्यनिरपेक्षमोक्षसाधनत्वावगतेः । तस्मात् तल्लोकेऽप्यधिकारः । भारतभूमेस्तु (विष्णुपु०; अं० २, अ० ३; इलो० ५)—

न खल्वन्यत्र मर्त्यानां भूमौ कर्म विधीयते ।

इत्यनेन कर्मोत्पत्तिहेतुतैव, भक्तिस्तु न कर्मात्मिकेत्युक्तं प्राक् । तदङ्गानामप्राप्तः स्यादिति चेत् न, प्रधानप्राप्तावेवाङ्गप्राप्तेनिषादस्यपति-यागाङ्गवदिति । शूद्रादीनां तु वैदिकमन्त्रजकर्मनिर्वृत्तिः, न तु स्मरणकीर्तं-नादेर्भक्तिसाधनस्येति तावतैवाधिकारसिद्धौ न विद्याप्रयुक्तिकल्पना युक्ता ।। ८९ ॥

अस्तु तिह महापातिकनामि परभक्तावेवाधिकारः; तथा तदङ्गाङ्ग-वेदानुवचनादावपीत्यत आह---

## महापातिकनां त्वातौँ ॥ द२ ॥

पतनहेतुपापरतानां च पुनरातिभक्तावेवाधिकारः, प्रायश्चित्तवन्ना-न्यत्रः, तत्पापक्षयस्य सर्वापेक्षयाऽभ्यहितत्वात् । भुञ्जानो वर्द्धयेत् पापिमत्या-दिना । तदपगमे तु सुतरामधिकारसिद्धिः ॥ ८२ ॥

अथैकान्तिकप्रस्तावात् सर्वधर्मः कि परभक्तितो भिन्न इति शङ्का-पिशाचीमपाकरोति-

# सैकान्तभावो गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात् ॥ ५३ ॥

सा पराभक्तिरेवैकान्तभावः, नान्यः, कृतः ? गीतार्थेन प्रत्यभिज्ञाश्रव-णात्। यथा नारायणीय एव (महाभार०, ज्ञां०, मोक्षध०, अ० ३५०, क्लो० १३५५१-५२, ५४)--

सहोपनिषदो वेदान् ये विप्राः सम्यगास्थिताः। पठन्ति विधिमास्थाय ये चापि यतिधर्मिणः॥ ततो विशिष्टां जानामि गतिमेकान्तिनां नृणाम्। केनैष धर्मः कथितो देवेन ऋषिणाथवा॥ इति प्रश्ने प्रत्युत्तरम्

> समुपोढेव्वनीकेष् कृरुपाण्डवसेनयोः। अर्जुने विमनस्के वै गीता भगवता स्वयम् ॥ इति । तस्मादेकान्तिता परभक्तिरिति ॥ ८३ ॥ अथ गौण्योऽपि साक्षान्म्रिक्त जनयन्तु को दोषस्तत्राह -परां कृत्वैव सर्वेषां तथा ह्याह ॥ ५४ ॥

परां भिक्त कृत्वैव सर्वेषां मुक्तावपयोगः । तथा हि सहेतुकं भगवानाह (गी० अ० १८, खो० ६८)—

> य इदं परमं गुह्यं मद्भक्तेष्वभिधास्यति। भक्ति मयि परां कृत्वा मामेवैष्यत्यसंशयम् ॥ इति ।

तत्रैतद्धर्मस्योपदेशफलमपि ब्रह्मभावापत्तिरित्येवार्थसिद्धौ भक्ति मिय परां कृत्वेति किमर्थमाह ? तस्या मोक्षसाधनत्वेन श्रुतत्वात् । अत एवोपरिचरवसोः ( महाभार॰, शां॰, अ॰ ३३७, श्लो॰ १२७१८)---!'आत्म-राज्यं धनं च'' इत्यादिना परमेश्वरानुरिक्तस्पाया भक्तेलिङ्गः प्रदशितमिति स्वतः प्रयोजनत्वाभावात् । तस्मात् सर्वेषां मुक्तिहेतुत्वेन श्रुतानां परभक्ति-जननेन मुक्तावुपयोग इत्यभिप्राय उन्नीयत इति । न चोभयजनकत्वं तस्य कर्मत्वेन मोक्षाजनकत्वात् । एवश्व दृष्टार्थता भवति वाक्यस्येति ।। ४४ ॥ ॥ इत्याचार्यस्वप्नेश्वरविद्वद्वरविरचिते शाण्डित्यशतसूत्रीये भाष्ये दितीयाच्यायस्य

> द्वितीयमाह्निकम् ॥ २ ॥ समाप्तश्चाद्ययायः ॥ २ ॥

> > G

# ।। अथ तृतीयाध्यायस्य प्रथमाह्निकम् ।।

भजनीयोत्तमत्वेन भक्तेरुत्तमता यतः। भक्ततद्भावतश्चात्र भजनीयो निरूप्यते।।

# भजनीयेनादितीयमिदं कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात् ॥ ५५ ॥

ज्ञानाधीना ज्ञेयसिद्धिरिति तन्त्रेषु निर्णयः।
ज्ञानं सत्ता न सा जातिर्जात्यादौ तदसत्त्वतः।।
सत्त्वे वा नेष्टसम्बन्धकल्पनागौरवादिप।
तस्माज्ज्ञानं परं ब्रह्म सर्वत्रानुगतं स्वतः।।
तदभेदो दृश्यमात्रे दृश्यभेतस्तु सत्परे।
घटो ज्ञानमितीदृक् स्यात् प्रत्ययः सन्निवेति चेत्।।
अस्ति स्वरूपधीनैव सत्त्वतेनानुपस्थितेः।
तदुपादानविषये ज्ञानेच्छाकृतिहेतुना।।
तासां सविषयत्वेन हेतुत्वे लाघवं महत्।
यत् तत् सविषयं ब्रह्म गुणवन्नैव गौरवात्।।
कालवेद्योपधिकृता तज्ज्ञातृत्वादिकल्पना।। इति।। ४५।।

तच्छिक्तिर्माया जडसामान्यात् ।। ८६ ।। तस्य ब्रह्मण ऐश्वयंशक्तिर्मायेति गीयते (गी॰ अ० ७, श्लो॰ १४)—

दैवी ह्येषा गूणमयी मम माया दुरत्यया। मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते।। मयाध्यक्षेण प्रकृतिः सुयते सचराचरम्। हेतूनानेन कौन्तेय जगद्विपरिवर्तते ॥ तन्मायात्वं तू कार्याणां वैचित्र्यान्नानृतत्वतः। कार्यसत्त्वोपपत्त्यर्थं ब्रह्मसत्ताश्रुतेरिति ॥ मिथ्यात्वस्यानुषक्तेश्च तन्मिथ्यात्वं न साम्प्रतम् । तत्त्वज्ञानेन बाध्यत्वं मिथ्यात्वमिति चेन्नहि॥ मिथ्यात्वस्याप्यतथ्यत्वात् सत्यत्वं सुतरां स्थितम्। मिथ्यात्वस्य च सत्यत्वे दृश्यसत्यत्वमागतम् ॥ अलीकानामभानाच्च भाष्यत्वे त् सदेव तत्। रज्जी सर्पादिभानं यदन्यथाख्यातिरेव सा।। अन्यस्य सदसत्त्वाभ्यां बाघाधारव्यवस्थितेः। सा माया जडसामान्यं ज्ञेयत्वं नित्यमेव तत ॥ अन्यथा तु व्यवस्था स्यात् तस्माच्चिज्जाडचनित्यता ।।इति।।४६।।

### व्यापकत्वाद्वचाप्यानाम् ॥ ५७ ॥

एवं व्यापकतत्त्वेभ्यो व्याप्यतत्त्वसमुद्भवः। व्यापकानां हि तादात्म्याद्वचाप्योपादानता मता ॥ तावत् समवायेन भेदसम्बन्धगौरवात्। शब्दानां समयोऽप्येवं शृङ्गग्राहिकया लघुः॥ सत्त्वेन सर्वकार्येषु कारणत्वं परेशितुः। निमित्तत्वं हि तद्बुद्धेर्बोद्धव्येष्वनुगत्वतः॥ बुद्धेस्तु साक्षिभास्याया अबोध्यत्वं यतो धियः। बोद्धव्याया बुद्धितत्त्वव्यभिचारेऽपि सम्भवेत्।।

सुप्तोत्थितस्य प्रलयाद्बुद्धेः प्रथममुद्भवः ।
कार्यकारणभावादि बुध्वा निर्माति स प्रभुः ।।
स्वतो निर्विषयाऽप्येषा चैतन्योपाधिभावतः ।
तैलादिवत् प्रदीपस्था सप्रकारप्रकाशिनी ॥
( छां०, पृ० ३९८ )—

करिष्यामीति सङ्कल्पादहङ्कारोद्भवस्ततः स ऐक्षत बहु स्यामित्येवमादिश्रुतिस्मृतेः ॥ बुद्धेविकारेष्विच्छादावनुगत्वा तदहङ्कृतेः। साप्येकतत्त्वं तत्त्वे तु बुद्धिव्यापकभावनात् ॥ ईशोऽहं कृतिजन्यत्वात् तन्नैयत्यादहङ्कृतेः । मात्राभूतेन्द्रियादीनामहङ्कारोऽपि कारणम्।। शब्दस्पर्शेरूपरसगन्धत्वसंज्ञया। सामान्यान्येव शब्दादिस्थूलानां चापि हेतवः ॥ सर्वत्र ग्रह एव स्यात् तत्त्वानामिति चेदतः। विकारग्रहणे जातिग्रहवत् तद्ग्रहस्थितेः ॥ एवं व्यापकतत्त्वानां व्याप्येष्वनुगमः क्रमात्। ब्रह्मादिसर्वतत्त्वानां घटोपादानता स्फुटम् ॥ न कर्मणान्यथासिद्धिरिह तत्त्वस्य युज्यते। तादातम्यादन्यथासिद्धेरतादातम्यप्रयोजकम् ॥ एवं कारणतत्त्वानां मोक्षोपायतया पुनः। निर्मितिः प्राणिबुद्धचादेरतादातम्यात् पृथक् पृथक् ।। आसर्गेप्रलयादीनां बुद्धिर्नास्ति न यत् क्वचित्। सुषुप्तौ जीवबुद्धीनां लयोऽनन्तः स मोक्षणे ॥ इति ॥८७॥ अथानीश्वरसाङ्ख्यानां बुद्धेः सर्गो न युज्यते। क्रमाद्विनिगमाभावादित्येतत् सुत्रमुच्यते ॥ न प्राणिबुद्धिभ्योऽसम्भवात् ॥ ८८ ॥

क्रमाद् देवर्षिसर्गादिः श्रुयते कस्य बुद्धितः। सम्भवाद्भूतसर्गोऽयं तस्मादीशोऽस्ति बुद्धिमान् ॥ इति ॥ ४४ ॥

# निर्मायोच्चावचं श्रुतीश्च निर्मिमीते पितृवत् ॥५९॥

उच्चावचानि भूतानि धर्माधर्मानुसारतः। निर्माय निर्मिमीतेऽसौ वेदांस्तब्धितकाम्यया ॥ यथा पितोत्पाद्य पुत्रानज्ञाती ज्ञापयत्यपि। हिताहितपरीहारौ वाक्यैस्तद्वदयं प्रभुः ॥ इति ॥ ४९ ॥

# मिश्रोपदेशान्नेति चेन्न स्वल्पत्वात् ॥ ९० ॥

अथायमीश्वरो नैव हितः पितृसमो यतः। पापसाधनहिंसाभिमिश्रयागोपदेशनात् ।। इति चेन्न प्रधानांशफलसौख्याद्यपेक्षया। अर्ङ्गहिसाफलास्पत्वान्नाहितस्तद्विधानकृत् ॥ नन् क्रत्वञ्जहिंसायाः प्रधानैकफलत्वतः। न सामान्यनिषेधस्य विषयत्वं प्रसज्यते ॥ कूर्यान्न कूर्यादित्येवं विकल्पत्वं यथा भवेत्। तस्माद्विशेषादन्यत्र स्याद्यदाहवनीयवत् ॥ अत्रोच्यतेऽङ्गिहिसायाः स्यादपूर्वस्य हेतुता। पापहेतुश्च सामान्यहिंसेत्येवाऽविरोधिता ॥ अथ प्रबलदुःसस्याननुबन्धीष्टहेतुता । विध्यर्थोऽयं नवायुक्तस्तदभावस्य बोधकः॥

तथा च सर्वात् मा हिस्यादस्य दुःखाद्यहेतुता।
सत्यं यागाङ्गहिंसातो यद्दुःखं प्रवलं न तत्॥
प्रधानफलसौख्यादेर्नेयत्यान्नान्तरीयकम् ।
अन्यथातिप्रसङ्गः स्यात् प्रवलत्वानिरुक्तितः॥
तस्माज्जातिविशेषोऽयं दुःखेषु प्रवलत्वता।
प्रायश्चित्तादिमरणे प्रयागमरणेऽपि वा॥
आत्महत्याकृतं दुःखं तत्फलापेक्षया लघु।
अतः प्रत्यवमशं हि प्राह पञ्चशिखोऽपि तत्॥
स्वल्पत्वान्न वलीयस्त्वाद्यत्र दुःखस्य गौरवम्।
पर्यग्निकरणोत्सर्गास्तत्र श्रुत्यैव दशिताः॥

## ( मनुसं०, अ० ३; श्लो० ६८)—

पञ्चसूना गृहस्थानामिति स्मृतिषु चोदितम् । न सामान्यविशेषोक्तिनं शून्ये सुतरां यथा ॥

( विष्णुपु॰, अं॰ ३, अ॰ ६, श्लो॰ १८-१९ )—

रङ्गोपजीवी पशुहा नरकं शरणं व्रजेत् ।। इति ।। ९० ।। श्रुतिप्रसङ्गाच्छ्रौतानामपूर्वमथ चिन्त्यते । कर्तृभोक्तृगतं तत् किमथवा परमेश्वरे ।।

# फलमस्माद्बादरायणो दृष्टात्वात् ॥ ९१ ॥

( उत्तरनीमांसा ०, अ० १, पा०, १, सू० २ )--

राजादिरोषतोषाभ्यां दृष्टत्वात् कर्मणां फलम् । अस्माद् ब्रह्मण एवाह भगवान् बादरायणः ॥ तन्न कर्तृगतं पुत्रे जातेष्टिफलदर्शनात् । अय भोक्तृगतो भोगः कस्मिन्नित्येव चिन्त्यते ॥ अन्योन्याश्रय एव स्यादुभयोः स्वव्यपेक्षणात्। तस्माददृष्टतया रोषतोषाभ्यां परमेशितुः॥

हिताहितफलप्राप्तिः फलोद्देश्यगता भवेत्। नाप्यह दयगतत्वेन व्यापारान्तरकल्पनम् ॥ अन्यथा राजसेवादावप्यपूर्व प्रमुज्यते । अत एवेश्वरशीतिप्रदत्वं कर्मणां श्रुतम्।। (गी० अ० १२, इलो० २०)—

> ये तु धर्मामृतिमदं यथोक्तं पर्युपासते। श्रद्दधाना मत्परमा भक्तास्तेऽतीव मे प्रियाः ॥ रोषतोषादिसत्त्वेऽपि न संसारित्वमीशितुः। तद्वृत्तत्वाददुःखत्वान्नित्यमुक्ततयापि च ॥इति॥ ९९॥

व्युत्क्रमादप्ययस्तथा दुष्टम् ॥ ९२ ॥ प्रलयो व्याप्यतत्त्वानां व्यापकेष्क्तमानतः। व्यापिकायां मृदि व्याप्यघटादिलयदर्शनात् ॥इति ॥।९२ ॥

इत्याचार्यश्रीस्वप्नेश्वरविद्वद्वरविरचिते शाण्डिस्यशतसूत्रीये भाष्ये तृतीयाध्यायस्य प्रथमाह्मिकम् ॥ १ ॥

# ।। अथ तृतीयाध्यायस्य द्वितीयाह्निकम् ॥

जीवस्य ब्रह्मभावो हि मुक्तिरित्यभिधीयते। भजनीयविवेचनम् ॥ तद्विवेकतयात्रापि अन्यस्य कथमन्यत्वं घटेतेति वितर्कयन्। जीवानां भगवद्भावे योग्यतामाह सूत्रकृत्॥

# तदैक्यं नानात्वैकत्वमुपाधियोगहानादादित्यवत् ॥ ९३ ॥

( छां०, पु॰ २००)—''सर्वं खल्विदं ब्रह्म नेह नानास्ति किञ्चन'' ।( गी॰ अ॰ १३, হলो॰ ३३-३४)—

यथा प्रकाशयत्येकः कृत्स्नं लोकमिमं रविः। क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्नं प्रकाशयति भारत।। क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि सर्वक्षेत्रेषु भारत।। इत्यादिभिस्तस्यैकत्वमेव स्वभावः । उभयथा चात्मप्रत्ययः स जीवो-पाधिबुद्धिरात्मानुकृतः। तथा च श्रुतिः—"एकद्या बहुद्या चैव दृश्यते जलचन्द्रवत्"। ( विष्णुपू०, अं० २, अ० १६, क्लो० १२ )—

> सितनीलादिभेदेन यथैकं दृश्यते नभः। भ्रान्तदृष्टिभिरात्मापि तथैकः सन् पृथक् पृथक् ।। इति ।।

जीवोपाधिबुद्धिहाने सति पुनरेकत्वमप्य-परभक्त्या प्रतिबिम्बोपाधिदर्पणाद्यपगमे विरुद्धम्, यथादित्यस्य प्रकाशात्मनः तद्वत् ॥ ९३ ॥

# पृथगिति चेन्न परेणासम्बन्धात् प्रकाशानाम् ॥ ९४ ॥

पृथगेव परस्परमत्यन्तभिन्नाः प्रकाशात्मान एव जीवाः, अन्यया किश्चन्मुक्तः कश्चिद्बद्ध इति व्यवस्था न स्यादिति चेत्, न, कथि बदनी श्वर-साङ्ख्यानां तथा सम्भवेऽपि सेश्वरसाङ्ख्यानां तदसम्भवात्। कथम्? प्रकाशात्मनां परेण परमेश्वरेण सह द्रष्ट्त्वद्श्यत्वलक्षणसन्बन्धा-भावात तेषां स्वप्रकाशतयादित्येनेव प्रदीपानामप्रकाशनात्। तथा चानी-क्वरत्त्रमसर्वज्ञत्वं ज्ञेयत्वं च ब्रह्मणः स्यात् । अथ प्रकाक्यास्तेषां जाडच-प्रसङ्गान्नापि मिथो बुद्धिवृत्या प्रकाश्यत्वम् । तद्धि तमोऽभिभूत्यैव नैवान्तः-करणसत्त्ववृत्त्या, न च तदयोग्यत्वे तत् सम्भवति । न खल्वावरणनिवृत्ता-विप दीपो दीपान्तरप्रकाश्य इति बाह्याभ्यन्तरप्रकाशयोः कश्चिदौपाधिकोऽ-प्येकधर्मो येन (बृहदा०, पृ० ७५५ )—''स्वयं ज्योतिरेवायं पुरुषः'' इत्यादी गौणो ज्योतिःशब्दः । तस्माच्चिदात्मा जगत्प्रकाशकत्वेनैव सिघ्यतीति न तत्र परापेक्षा । किञ्च, मनोधर्मभ्रमतत्त्विधयोरिधष्ठानतया चात्मसिद्धि-रप्रत्यहैव बुद्धिवृत्तीनां तु गौण एव ज्ञानत्वसुखत्वव्यवहारः।

> किं मानमात्मनां भेदे बुद्धितत्त्वभिदा स्थिता। बन्धमोक्षव्यवस्थाने नित्यमुक्तात्मनां कुतः ॥ इति ॥ ॥९४॥

अय विकारिण एव सत्तात्मानो ज्ञानेच्छादयस्तद्गुणाः जानामी-च्छामि सुखीत्यादिप्रत्ययादिति मतं निरस्यन्नाह—

# न विकारिणस्तु जीवाः कारणविकारात् ।।९४।।

न ज्ञानादिविकारवन्त आत्मानो भवितुमहंन्ति, कुतः ? सुखोप-लम्भादेः करणगतत्वेन ज्ञानादीनामुपपत्तेरात्मनाम-विकारित्वात् । तथा हि सुखोपलब्धः सकरणिकेत्याद्यनुमाने तादृशकरणासम्बन्धस्य तादारम्येन सत्त्वात् सुखादयो नात्मविकाराः, आत्मनि प्रतीतत्वाद्गौरत्वादिवदित्यनु-मानाच्च । एवमहन्त्वस्यापि कारणतादात्म्येनैव मनसा ग्रहणम् । सुपुप्ती मनोलये तदग्रहणम् । कालोपाधीनां कालत्ववदिति दिक् ॥ ९५ ॥

अथ कथं जीवस्य ब्रह्मभाव इत्यपेक्षायामाह —

# अनन्यभक्त्या तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् ॥९६॥

(गी॰, अ॰ ८, इलो॰ २२)— पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यया। यस्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं ततम् ॥

इति श्रुतम् । तथा (नृसिंहपु०) -- "भक्त्यैकलभ्ये पुरुषे पुराणे मुक्ती" किमथ क्रियते न यतनः" इति । तस्मात् परभक्तिमात्रेण बुद्धे-रत्यन्तलये सति ब्रह्मानन्दावाप्तिलक्षणा मुक्तिरित्यर्थः । तथा च तदीय-बुद्धिविलयप्रागभावसहवृत्तिब्रह्मानन्दावाप्तिर्मुक्तिरिति तल्लक्षणं सूचितम्। अथ ब्रह्मानन्दावाप्तेः सिद्धत्वेनापुरुषार्थत्वमिति चेत्, न, ग्रामादिवद्विशिष्ट-तया पुमर्थत्वात् । अत्र बुद्धिर्जीवोपाधिर्मता, भगवत एव बुद्धितत्त्वाभ्युप-गमात् । अन्यथा इदं मुखमत्र मुखत्विमिति ज्ञानाज्जातेर्नित्यतया तद्धि-शिष्टस्य पुमर्थाभावप्रसङ्गात्, ईहाकृत्योविकल्पकत्वाभावात्। तस्मा-दिसद्धोपरागेण सिद्धे अपीच्छाकृती इति । कृत्यसाध्यत्वज्ञानं प्रतिबन्धक-मिति चेत् श्येनादौ बलवदनिष्टानुबन्धित्वतिरोधानादिवोत्कटरागेण कृत्यसाघ्यत्वमपि तिरोधाय प्रवर्तितमिति किमनुपपन्नम् ? आनन्दं

ब्रह्मणो रूपं तच्च मोक्षे प्रतिष्ठितमित्यागमादपि तथात्वमध्यवसेय मिति ॥ ९६ ॥

अथ परभक्तिसिद्धौ जीवनादृष्टभोगवदितरेषामपूर्वाणामपि भोगे-नैव लय इत्यनिर्मोक्ष एव स्यादित्यत उच्यते—

# आयुश्चिरमितरेषां तु हानिरनास्पदत्वात् ॥ ९७ ॥

आत्मरतौ सत्याम् ( छां०, पृ॰ ४६० )—"तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्ये, अथ सम्पत्स्ये" इति । तथा (विष्णुपु०, अं० १, अ० २०, २लो० २० )—

> धर्मार्थकामैः कि तस्य मुक्तिस्तस्य करे स्थिता। समस्तजगतां मूले यस्य भक्तिः स्थिरा त्विय।।

तथा च आयुर्जीवनादृष्टं तन्मात्रमेव चिरं परभक्तौ सत्यामिप मुक्तिप्रतिबन्धकं तावदेव जीवन्मुक्तिः । इतरेषां धर्माधर्माणां जीवनादृष्टलये
सित बुद्धेरत्यन्तलये भोगास्पदस्याभावाद् बुद्धिभोगाभाव एवेति नानिर्मोक्ष
इति बुद्धेरिप विकार्यत्वेन कारणत्वात् । नापि तददृष्टाहेतुत्वं कारणान्तराभावे फलानिष्पत्ताविप हेतुत्वाक्षतेः । तस्य भगवत्तोषरोषरूपस्यापि लयः
कालात् प्रलयसामग्रीतो वा यथाङ्गापूर्वाणामञ्जवेगुण्यादजनितपरमापूर्वाणां
लय इति । ब्रह्मार्पणं तु प्रतिबन्धकीभूतकर्मणामबन्धायेति सर्वमनवद्यम् ।
परम्परयेव ज्ञानािनना कर्मक्षय इति ।। ९७ ।।

# संमृतिरेषामभक्तिः स्यान्नाज्ञानात् कारणासिद्धेः ॥९८॥

अय जीवस्य संसारः किमज्ञानकृतो मतः। उताभक्तिकृतस्तत्र सूत्र मेतत् प्रवर्तते।। स्वर्गोऽष जीवन्मुक्तत्वं मुक्तिरेषां त्रयी गतिः। जीवन्मुक्तिः परा भक्तिस्तदसिद्धिस्तु संसृतिः।। सापि भक्तेः कामनानामभावादेव तिष्ठति। भक्तौ सत्यां निवर्तेत तथा चोक्तं महर्षिभिः।।

( বিচ্णुपु॰, अं॰ ৭, अ॰ ९ হলो॰ ५९ )—

तावदातिस्तु सा वाञ्छा तावन्मोहस्तथा सुखम् । यावन्नायाति शरणं त्वामशेषाघमोचनम् ॥ तत्त्वाज्ञानकृता सृष्टिर्ज्ञानात्तद्धानिरिष्यते । रज्जुसर्पादिहेतूनामभावात् तदसम्भवात् ॥

> जन्मानि घोरयमिकञ्करताडनानि दैन्यानि तानि तपनात्मजदर्शनानि । जन्तोरहंममतरञ्जकुरञ्जनुष्णा-कृष्णाङ्ग्रिपञ्कजपराङ्मुखतानुभावः ॥ इति ॥ ९८ ॥

# त्रीण्येषां नेत्राणि शब्दलिङ्गाक्षभेदाद्रुदवत् । ९९ ॥

एषां जीवानां त्रीणि नयनानि साधनानि अर्थप्रमितौ प्रमाण-भूतानीति यावत् । प्रमितत्वाविशेषेऽपि करणत्रैविध्यात् त्रैविध्यम् । तानि यथा ज्ञानमानयोग्यपदपदार्थरूपः शब्दः शब्दप्रमाकरणम् । तस्य प्रथम-मभिधानमलीकिकभक्तेस्तत्साधनतादौ प्राधान्यकथनार्थम् । तथा ज्ञाय-मानव्याप्यपक्षधर्मलिङ्गज्ञानमनुमितिकरणमस्माकं सत्कार्यत्वाज्ज्ञायमान-त्वमप्यविरुद्धम् । प्रत्यक्षप्रमितिकरणान्यक्षाणि विषयसम्बद्धानि तानि च मनःश्रोत्रत्वक्चक्ष्रसन् ज्ञाणानि षट् स्वसम्बन्धेनान्तः करणस्य तमोऽभिभूय चिदात्मप्रकाशमानार्थाकारां सत्त्ववृत्ति जनयन्ति, अत एवोक्तम् (गी०, अ॰ १४, रुलो॰ ११) — 'सर्वद्वारेषु देहेऽस्मिन् प्रकाश उपजायते" इति । जीवबुद्धिरूपमनसो दुःखादिविकारास्तु नाज्ञाताः सन्तीत्यात्मप्रकाशेनैव प्रकाश्यन्त इति न तत्र सत्त्ववृत्त्यवकल्पनं गौरवात्। एतदेव साक्षिभास्य-त्वम्। एवं शब्दानुमानप्रत्यक्षभेदात् त्रीण्येव यथा रुद्रस्य त्रीणि चक्षुर-धिष्ठानानि नाधिकानि न न्यूनानि, तद्वच्च्द्रसूर्याग्निरूपत्वचिह्नानि । उपमानं तु शक्तिग्रहमात्रार्थम्, तच्च सामान्यतो दृष्टानुमानसहकारेण प्रसिद्धपद-सामानाधिकरण्यात् कविकाव्यपरिच्छेददवन्मनसापि सम्भवतीति त्रिष्वे-

वान्तर्भूतिमिति न पृथक्। प्रमाणिवचारोऽस्माभिन्यीयतत्त्वनिकषे वेदान्त-तत्त्वनिकषे च निरूपित इति नेह प्रतयन्ते।

जीवबुद्धिमंनो नाम तत् सङ्कोचिवकासवत्।
योगपद्यायौगपद्ये धियां तेनोपपद्यते।।
ईश्वराऽहङ्कृतेर्जीवबुद्धीनामुद्भवो यतः।
बुद्धौ दुःखादिवत् साक्षादहन्त्वमिप गृह्यते।।
मात्राभूतेन्द्रियादीनां भगवद्बद्धिजन्मतः।
भगवद्बद्धिबोद्धचत्वाच्चिदाग्राह्यं तथेन्द्रियः।।
भूतानि पञ्चतन्मात्राः पञ्च चैकादशेन्द्रियम्।
अहम्बुद्धिप्रधानात्मपरेशास्तत्त्वसङ्ग्रहः ।।

इति षड्विंशतितत्त्वानि ॥ ९९ ॥

आविस्तिरोभावाविकाराः स्युः क्रियाफलसंयोगात् ।। १०० ।।

प्रसङ्गादुत्पत्तिलयौ चिन्त्येते, तत्रोत्पत्तिराविर्भावलक्षणा सत एव कियायोग्यता, तथा तिरोभावस्तदयोग्यता, एवं वृद्धिहानादयो विकार एव भवन्ति । कुतः ? करोति घटं नाशयित घटमित्यादौ धात्वर्थंफलसम्बन्ध-च्यपदेशात् । ते च सत एव घटन्ते, नासतः । तथा चोक्तम् । (गी॰ अ॰ २, क्लोक १६)—"नासतो विद्यते भावो नाभवो विद्यते सतः" इति । एवं भवित नश्यतीत्यादाविप क्रियाश्रयत्वं प्रतीयते । तच्च सत एव सम्भवित । स चाद्यक्षणसम्बन्धो नाशप्रतियोगित्वं च तद्यः, आद्यत्वस्यानिरुक्तेः । न चाविर्भावस्याविर्भावान्तरावश्यकत्वेऽनवस्थागौरवयोरन्यतरप्रसङ्गः, घट-सामग्या एवाविर्भावस्याविर्भावत्वात् । अन्यथा उत्पत्तेरुत्यत्ताविप तथात्व-प्रसङ्गात् । एवञ्च घटस्य पूर्वपूर्वाविर्भावतिरोभावपरम्परैव प्रागभावस्तिरोभाव एव नाशः । स च कदाचिदात्यन्तिकोऽपि, यथा देवदत्तशरीरस्य, यथा वा मुक्तबुद्धचादीनाम् । अन्योन्यात्यन्ताभावौ च परस्परविरुद्धधर्म-तदिवरूत्यतेतिरिच्येते । अन्यथा भावेऽप्यभावान्तरस्वीरप्रसङ्गा-

दिति प्रलये तु प्रलयाख्यविकारातिरिक्तस्य विकारस्याभाव एव । संस्का-रास्तु सूक्ष्मात्मना तिष्ठन्तीति न कोऽपि दोषः । पर्यवसिता त्रिलक्षणी मक्तिमीमांसा ॥

परिवीतपीतवसनं घनोपमं

शतपत्रपत्रसदृशायतेक्षणम् ।

धृतवेणुरेणुपरमण्डितं गवां

हृदि वोऽस्तु कोस्तुभविभूषणं महः ॥

गौडक्ष्मावलये विशारद इति ख्यातादभूदभूमणेः सर्वोवीपितसार्वभौमपदभाक् प्रज्ञावतामग्रणीः । तस्मादास जलेश्वरो बुधवरः सेनाधिपः क्ष्माभृतां स्वप्नेशेन कृतं तदङ्गजनुषा सद्भक्तिमीमांसनम् ॥

1। इति¦श्रीस्वप्नेश्वरविद्वद्वरविरचिते शाण्डिल्यशतसूत्रीये भाष्ये तृतीयघ्यायस्य द्वितीयाह्निकम् ॥ २ ॥

समाप्तश्चाऽध्यायः ॥ ३ ॥

समाप्तेयं भक्तिमीमांसा ॥

# अथ श्रीशाण्डिल्यमहर्षिप्रणीतानि भक्तिसूत्राणि

# अथ प्रथमाध्याये प्रथमाह्निकम्

१ अथातो भक्तिजिज्ञासा ।।१।।

२ सा परानुरिक्तरोश्वरे ॥२॥

३ तत्संस्थस्यामृतत्वोपदेशात् ॥३॥

४ ज्ञानमिति चेत् न द्विषतोऽपि ज्ञानस्य तदसंस्थितेः ॥४॥

५ तयोपक्षयाच्च ॥५॥

६ द्वेषप्रतिपक्षभावाद्रसशब्दाच्च रागः ॥६॥

७ न क्रिया कृत्यनपेक्षणाज्ज्ञानवत् ॥७॥

द अत एव फलानन्त्यम् ॥द॥

१ तद्वतः प्रपत्तिशब्दाच्च न ज्ञानमितरप्रपत्तिवत् ॥६॥ ॥ इति प्रथमाह्निकम् ॥

# अथ दितीयाह्निकम्

१० सा मुख्येतरापेक्षितत्वात् ॥१॥

११ प्रकरणात् ।।२॥

-१२ दर्शनफलिमति चेन्न तेन व्यवधानात् ॥३॥

११३ दृष्टत्वाच्च ॥४॥

१४ अत एव तद्भावाद्बल्लवीनाम् ॥५॥

1१५ भक्त्या जानातीति चेन्नाभिज्ञया साहाय्यात्<sup>२</sup> ॥६॥

### अथ भाष्यकारघृतपाठयुतसूत्राणि

१. प्रकरणाच्च ।

<sup>🔫</sup> २. भक्त्या जानातीति चेन्नाऽभिज्ञप्त्या साहाय्यात् ।

<mark>9६ एतेन विकल्पोऽपि प्रत्युक्तः ।।।।।।</mark>

१७ देवभक्तिरितरस्मिन् साहचर्यात् ॥ 💵

१८ भक्तिः प्रमेया श्रुतिभ्यः ॥९॥

**१९ पुराणेतिहासाभ्याञ्चेति** ॥१०॥

२० पृथुश्चवप्रह्लादाम्बरीषशुकसनकनारदभजनाचाराच्च\* ॥११॥

२१ योगस्तूभयार्थमपेक्षणात् प्रयाजवत् ।।१२।।

२२ गौण्या तु समाधिसिद्धिः ।।१३।।

२३ हेया रागत्वादिति चेन्नोत्तमास्पदत्वात् सङ्गवत् ॥१४॥

२४ तदेव कॉमज्ञानियोगिम्य आधिवयशब्दात् ।।१५॥

२५ प्रश्ननिरूपणाभ्यामाधिक्यसिद्धेः ॥ १६॥

२६ नैव श्रद्धां तु साधारण्यात् ।। १७।।

२७ तस्यां तत्त्वे चानवस्थानात् ।।१८।।

२८ ब्रह्मकाण्डं तु भक्ती तस्यानुज्ञानाय सामान्यात् ॥१९॥

।। इति द्वितीयाह्मिकं प्रथमोऽध्यायश्च ।।

0

# अथ द्वितीयाध्याचे प्रथमाह्निकम्

<mark>२९ बुद्धिहेतुप्रवृत्तिराविशुद्धेरवज्ञातवत् ।।१।।</mark>

३० तदङ्गानां च ॥२॥

३१ तामैश्वर्यवदां काश्यपः परत्वात् ।।३।।

३२ आत्मैकपदां बादरायणः <sup>3</sup> ॥४॥

३३ उभयपदां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिम्याम् ४ ॥५॥

३४ वैषम्यादसिद्धमिति चेन्न प्रत्यभिज्ञावदवैशिष्टचात् ।।६॥

प्रागुक्तञ्च । (इति सूत्रमस्मात्पूर्वमधिकम्) । \*इदं भाष्ये नास्ति ।

२. तामैश्वरं रां काश्यपः। ३. आत्मैकपरां वादरायणः।

४. उमयारां गाण्डित्यः परत्वात् ।

५. वैषम्यादसिद्धमिति चेन्नासिज्ञानयदवैशिष्ट्यात्।

३५ न च बिलब्टः परः स्यादनन्तरं विशेषात् ॥७॥

३६ ऐश्वर्यं तथेति चेन्न स्वाभाव्यात् ॥६॥

३७ अप्रतिषिद्धं परैश्वर्यं हद्भावाच्च नैविमतरेषाम् ॥९॥

३८ सर्वामृते किमिति चेन्नैवम्बुद्धचानन्त्यात् ॥१०॥

३९ प्रकृत्यन्तरालादवैकार्यं चित्सत्त्वेनानुवर्तनात् ।।१९।।

४० तत्प्रतिष्ठा गृहपीठवत् ॥१२॥

४१ मिथोऽपेक्षणादुभयम् ॥१३॥

४२ चेत्याचितोर्न तृतीयम् ॥१४॥

४३ युक्तौ च सम्परायात् ॥१५॥

४४ शक्तित्वान्नानृतं चेत्यम् ।।१६॥

४५ तत्परिशुद्धिश्च गम्या लोकवल्लिङ्गेम्यः ॥१७॥

४६ सम्मानबहुमानत्रीति विरहेतरविचिकित्सामहिमस्यातितदर्थप्राणस्थान-तदीयतासर्वतद्भावात्रातिकृत्यादीनि च स्मरणेम्यो बाहुत्यात् ॥१८॥

४७ द्वेषादयस्तु नैवम् ॥१९॥

४८ तद्वाक्यशेषात् प्रादुभविष्वपि सा ॥२०॥

४९ जन्मकर्मविदश्याजनमने शब्दात्<sup>3</sup> ॥२१॥

५० तच्च दिव्यं स्वशक्तिमात्री द्ववात् ॥२२॥

५१ मुख्यं हि तस्य कारुण्यम् ।।२३॥

५२ प्राणित्वान्न विभूतिषु ॥२४॥

५३ द्यूतराजसेवयोः प्रतिवेधाच्च ॥२५॥

५४ वासुदेवेऽपीति चेन्नाकारमात्रत्वात् ॥२६॥

५५ प्रत्यभिज्ञानाच्च ॥२७॥

१. प्रकृत्यन्तराचादवैकार्यं चित्तत्त्वेनानुवर्तमानात् ।

२. शक्तित्वान्नानृतं वेखम् ।

३. जन्मकमंत्रिदश्चाजनमञ्जदात्।

४. मुख्यं तस्य हि का भ्यम् ।

५६ वृष्टिणषु श्रैष्ठचे न तत् ॥२८॥ ५७ एवं प्रसिद्धेषु च ॥२९॥

।। इति द्वितीयाध्याये प्रथमाह्निकम् ।।

# अय द्वितीयाध्याये द्वितीयाह्मिकम्

५८ भक्त्या भजनोपसंहाराद्गौण्या परायै तद्धे तुत्वात् ॥१॥

५९ रागार्थप्रकीर्तिसाहचर्याच्चेतरेषाम् ॥२॥

<sup>-६०</sup> अन्तराले तु शेषाः स्युरुपास्त्यादौ च काण्डत्वात् ॥३॥

६१ ताभ्यः पावित्र्यमुपक्तमात् ॥४॥

६२ तासु प्रधानयोगात् फलाधिक्यमेके ॥५॥

६३ नाम्नेति जैमिनिः सम्भवात् ॥६॥

६४ अप्रयोगाणां यथाकालसम्भवो गृहादिवत् ।।।७:।

६५ ईश्वरतुष्टेरेकोऽपि बली ॥८॥

६६ अबन्घोऽपंणस्य मुखम् ॥९॥

६७ ध्याननियमस्तु दृष्टसौकर्यात् ॥१०॥

६८ तद्यजिः पूजायामितरेषां नैवम् ॥११॥

६९ पादोदकं तु पाद्यमन्याप्तेः ॥१२॥

७० स्वयमप्यर्पितं ग्राह्यमविशेषात् २ ।।१३।।

७१ निमित्तगुणव्यपेक्षणादपराधेषु व्यवस्था ॥१४॥

७२ पत्रादेर्दानमन्यथा हि वैशिष्टचम् ॥१५॥

७३ सुकृतजत्वात् परहेतुभावाच्च क्रियासु श्रेयस्यः ।।१६॥

७४ गौणत्रैविध्यमितरेण स्तुत्यर्थत्वात् साहचर्यम् ॥१७॥

१. अत्राङ्गप्रयोगाणां यथाकालसम्भवो गृहादिवत् ।

<sup>-</sup>२. स्वयमपितं बाह्यमविशेषात् ।

३. सुकृतजत्वात्परहेतुभावाच्च क्रियासु ताः श्रेयस्यः।

अ. गीणं त्रीविष्यमितरेण स्तुत्यर्थत्वात्साहचर्यम् ।

७५ बहिरन्तस्थमुभयमवेष्टिसववत् ॥१८॥

७६ स्मृतिकीत्त्र्योः कथादेश्चातौ प्रायश्चित्तभावात् ॥१९॥

७७ भूयसामननुष्टितिरिति चेदाप्रयाणमुपसंहारान्महत्स्विप ॥२०॥

७८ लघ्विप भक्त्यधिकारे महत्क्षेपकमपरसर्वहानात् ।।२१॥

७९ तत्स्थानत्वादनन्यधर्मः खलेवालीवत् ॥२२॥

८० आनिन्द्ययोन्यधिक्रियते पारम्पर्यात् सामान्यवत् ॥२३॥

८१ अतो ह्यविपक्ष्वभावानामपि तल्लोके ॥२४॥

८२ क्रमैकगत्युपवत्तेस्तु ।।२५'।

**४३ उत्क्रान्तिवाक्यशेषाच्च<sup>२</sup> ॥२६॥** 

**८४ महापातिकनां** त्वातौ ॥२७॥

८५ सैकान्तभावे गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात् 3 ।।२८॥

८६ परां कृत्वैव सर्वेषां तथा ह्याह ॥२९॥

॥ इति द्वितीयाह्निकं द्वितीयोऽध्यायश्च ॥

# अथ तृतीयाध्याये प्रथमाह्निकम्

८७ भजनीयेनाद्वितोयिमदं कृत्स्नस्य तत्स्वरूपत्वात् ॥१॥

८८ तच्छिक्तिर्माया जडसामान्यात् ॥२॥

८९ व्यापकत्वाद् व्याप्यानाम् ॥३॥

९० न प्राणिबुद्धिम्योऽसम्भवात् ॥४॥

९१ निर्मायोच्चावचं श्रुतीइच निर्मिमोते पितृवत् ॥५॥

९२ मिश्रोपदेशान्नेति चेन्न स्वल्पत्वात् ॥६॥

१. लघ्विप भक्ताधिकारे महत्क्षेपकमपरसर्वहानात्।

२. उत्क्रान्तिसमृतिवाक्यशेषाच्य ।

३. सैकान्तभावी गीतार्थंप्रत्यभिज्ञानात् ।

९३ फलमस्माद्बादरायणो दृष्टत्वात् ।।७॥ ९४ व्युत्क्रमादप्ययस्तथा हि दृष्टम् ।।८॥ ॥ इति प्रथमाह्निकम् ॥

# अय तृतीयाध्याये द्वितीयाह्निकम्

।। इति श्रीशाण्डित्यमहर्षिप्रणीतभक्तिसूत्राणि।।

९५ तदैक्यं नानात्वैकत्वमुपाधियोगहानादादित्यवत् ॥१॥
९६ पृथिगिति चेन्न परेणासम्बन्धात्प्रकाशानाम् ॥२॥
९७ न विकारिणस्तु करणविकारात्र ॥३॥
९४ अनन्यभक्त्या तद्बुद्धिलयादत्यन्तम् ॥४॥
९९ आयुश्चिरमितरेषां तु हानिरनास्पदत्वात् ॥५॥
१०० संमृतिरेषामभक्तेः स्यान्नाज्ञानात्करणत्वासिद्धेः ॥६॥
१०० त्रोण्येषां नेत्राणि शब्दलिङ्गाक्षमेदादुद्रवत् ॥७॥
१०२ आविस्तिरोभावविकाराः स्युः क्रियाफलसंयोगात् ॥८॥
॥ इति तृतीयाध्याये द्वितीयाह्निकम् ॥

व्युत्क्रमादप्ययस्तथा दृष्टम् ।

२. न विकारिणस्तु कारणविकारात्।

३. अनन्यभरत्या तद्बुद्धिर्बुद्धिलयादत्यन्तम् ।

w. संस्तिरेषामभक्तिः स्यान्नाज्ञानात्करणःवासिद्धेः।

# अथ विशेषनाभघटितसूत्राणि

| अत एव तद्भावाद्बल्लवीनाम्                       | વારાષ:  |
|-------------------------------------------------|---------|
| <b>पुराणे</b> तिहासाभ्याञ्चेति                  | रागा३   |
| पृथुद्युवप्रह्लादाम्बरीषशुकसनकनारदभजनाचाराच्च   | 912199  |
| ब्रह्मकाण्डं तु भक्ती तस्यानुज्ञानाय सामान्यात् | १।२।१३. |
| तामैश्वर्यपदां काश्यप परत्वात्                  | २।१।३   |
| आत्मैकपदां बादरायणः                             | राशार   |
| उभयपदां शाण्डिल्यः शब्दोपपत्तिभ्याम्            | रागाप   |
| नाम्नेति जैमिनिः सम्भवात्                       | रारा६ े |
| सैकान्तभावे गीतार्थप्रत्यभिज्ञानात्             | रारा४९  |
| फलमस्मादिति बादरायणो दृष्टत्वात्                | ३।१।७-  |

।। इति विशेषनामघटितसूत्राणि ॥

# परिशिष्टम् भाक्ततत्त्वविवरणम्

(9)

त्रिविधभक्तिविवरणम् [ पद्म० ४।८२।४–२४ ]

विविद्या भक्तिरुद्दिष्टा मनोवानकायसम्भवा। लौितकी वैदिकी चापि भवेदाध्यारिमकी तथा ॥ ४ । ध्यानधारणया बुद्धचा वेदानां स्मरणेन च। विष्णुप्रीतिकरी चैषा मानसी भक्तिरुच्यते ॥ ५। वेदमन्त्रसमुच्चारैरविश्रान्तं दिवानिश्चम्। जपैरचारण्यकैरचैव वाचिकी भक्तिरिष्यते ॥ ६। वतोपवासनियमैः पञ्चेन्द्रियजयेन कायिकी भक्तिरुद्दिष्टा सर्वेसिद्धिविधायिनी ॥ ७। पाद्यार्घ्याद्यप्रचारैश्च नृत्यवादित्रगीतकैः। वलिभिजीगराचीभिलौकिकी भक्तिरीरिता ॥ ८। ऋग्यजुःसामजप्यैश्च संहिताध्ययनादिभिः। हिवर्होमक्रियाभिश्च या भक्तिः सातु वैदिकी।। ९। दर्शरच पौर्णमासरच विषुवादिषु यः पुनः। यागः संकीतितो विजैवैदिकीभक्तिसाधकः ॥१०। चतुर्विशतितत्त्वानि प्रधानादीनि संख्यया। अचेतनानि राजेन्द्र पुरुषः पञ्चविशकः ॥११। चेतनः स समृद्दिष्टः कर्ता भोक्ता च कर्मणाम्। आत्मनित्यो ह्यसक्तरच ह्यधिष्ठाता प्रयोजनः ॥१२। व्यक्तिस्यचेतनो नित्यः कारणानां च कारणम्। तत्त्वसर्गो भावसर्गो भूतसर्गश्च तत्त्वतः ॥१३। संख्यायारच प्रसंख्यानं प्रधानं च गुणात्मकम्। ज्ञात्वा साधम्यंवैधम्ये प्रधानस्य गुणात्मनः ॥१४। कारणत्वं ब्राह्मणस्य साधम्यमिदम्च्यते। नानात्वं चात्र वैधम्यं प्रधानस्य विद्वधाः ॥१५। तत्वान्तरं च तत्त्वानां कार्यकारणमेव च। प्रयोजनं प्रयोज्यत्वं जात्वा तत्त्वप्रसंख्यया ॥१६॥ संख्यानां प्रोच्यते प्राज्ञै: सर्वतस्वार्थचिन्तकै:। इति मत्वास्य सद्भावं सत्त्वसंख्यां च तत्त्वतः ॥१७। ब्रह्मतत्त्वाधिकं चापि ज्ञात्वा तत्त्वं विदुर्ब्धाः। सांख्यैः कृता भक्तिरेषा प्रोच्यतेऽध्यात्मिकी नप ॥१८। योगजामपि वक्ष्यामि भक्तिमाध्यात्मिकीं शृणु। प्राणायामपरो नित्यं ध्यानवान् नियतेन्द्रियः ॥१९। भैक्ष्यभक्ष्यवृती चापि विषयेभ्यो निवृत्तिमान्। पश्यन्तुद्योतितमुखं ब्रह्मसूत्रं कटीतटे ॥२०। व्वेतवर्णं चतुर्वाहं वरदाभयहस्तकम्। घ्यायमानः स्वहृदये योगयुक्तो महेश्वरम् ॥२१। हृष्टं स्वतेजसा राजन् पीतवस्त्रं सुलोचनम्। योगजा मानसी सिद्धिविष्णुभक्तिः परा स्मृता ॥२२। ययैवं भक्तिमान् देव विष्णुभक्तः स उच्यते। एवं भक्तिः समुद्दिष्टा विविधा नुपनन्दन । २३। मान्विकी राजसी चैव तामसी भेदतस्त्वमाः। भक्तयो विविधा ज्ञेया विष्णोरमिततेजसः ॥२४।

# त्रिविधभक्ति विवरणम्

[ पद्म० ५। १५। १६४ - १९१ ( आनन्दाश्रम. ) ] त्रिविधा भक्तिरुद्दिष्टा मनोवाक्कायसम्भवा। लौकिकी वैदिकी चापि भवेदाध्यात्मिकी तथा ॥ १६४। ध्यानधारणया वृद्धचा वेदार्थस्मरणं हि यत्। ब्रह्मप्रीतिकरी चैषा मानसी भक्तिरुच्यते ॥१६५। मन्त्रवेदनमस्कारैरग्निश्राद्वादिचिन्तनैः जाप्यैश्चारणकैश्चैव वाचिकी भक्तिरुच्यते ॥१६६। वतोपवासनियमैश्चित्तेन्द्रियनिरोधिभिः कुच्छै: सान्तपनैश्चान्यैस्तया चान्द्रायणादिभिः ॥१६७। ब्रह्मकुच्छोपवासैश्च तथा चान्येः शुभवतैः। कायिकी भक्तिराख्याता त्रिविधा तृ द्विजन्मनाम् ॥१६८। गोघतक्षीरदधिभी रत्नदीपक्कोदकै। गन्धैर्माल्यैश्च विविधैर्धातुभिश्चोपपादितैः ॥१६९। घृतगुरगुलध्पैश्च कृष्णागरुस्गनिधभिः। भूषणैर्हेमरत्नाद्यैहिचत्राभिः स्रग्भिरेव च ॥१७०। न्त्यवादित्रगीतैश्च सर्वेवन्योपहारकैः। भक्ष्यभोज्योपहारैश्च या पूजा क्रियते नरै: ॥१७१। पितामहं समुद्दिश्य भक्तिः सा लौकिकी मता। ऋग्यजुःसामजाप्यानि संहिताध्यापनानि च ।।१७२। क्रियते ब्रह्म उद्दिश्य सा भक्तिर्वेदिकी स्मृता। वेदमन्त्रहवियोगिया क्रिया वैदिकी स्मृता ॥१७३। दर्शे वा पौर्णमास्यां वा कर्तव्यमग्निहोत्रकम्। प्रशस्तं दक्षिणादानं पुरोडाशचरुक्रिया ॥१७४।

इष्टिर्ध्तः सोमपानं यज्ञीयं कर्म सर्वशः। अग्गिभूम्यनिलाकाशानिशाम्बुकरभास्करम् 📉 ॥१७५। सम्दिश्य कृतं कर्मं तत्सर्वं ब्रह्मदैवतम्। आध्यात्मिकी तु द्विविधा ब्रह्मभक्तिः स्थिता नृप ॥१७६। सांख्याख्या योगजा चान्या विभागं तत्र मे शृणु। चतुर्विशतितत्त्वानि प्रधानादीनि संख्यया ॥१७७। अचेतनानि भोग्यानि पुरुष पञ्चविशकः। चेतनः पुरुषो भोक्ता न कर्ता तस्य कर्मणः।।१७८। आत्मा नित्योऽव्ययश्चैव अधिष्ठाताप्रयोजकः। अव्यक्तः पुरुषो नित्यः कारणं च पितामह ॥१७९। तत्त्वसर्गी भावसर्गी भूतसर्गश्च तर्वतः। संख्यया परिसंख्याय प्रधानं च गुणात्मकम् ॥१८०। ज्ञात्वा साधम्यंवैधम्यें सततं च पृथक् पृथक् । प्रधानपुरुषेशानां सामर्थ्यमिदमुच्यते ॥१८९। अजो नित्यमयोनित्वं चैतन्यं वा गुणात्मकम्। साधम्यमानमैश्वयं प्रधानं च विधमि च ।१८२। कारणत्वं च ब्रह्मत्वं कामित्वमिदमुच्यते। प्रयोज्यत्वं प्रधानस्य वैधम्यंमिदम्च्यते ॥१८३। सर्वत्र कर्तृता ब्रह्म. पुरुषस्याप्यकर्तृता । चेतनत्वं प्रधाने वा समत्विमदमुच्यते ॥१८४। तत्त्वान्तरं च तत्त्वानां कार्यकारणमेव च। प्रयोजनं च वै योज्यं जात्वा तत्त्वं च संख्यया ॥१८५। संख्यास्तीत्युच्यते प्राज्ञैविनिश्चत्यार्थचिन्तकैः। इति तत्वस्य संभारं तत्त्वसंख्यां च तत्त्वतः ॥१८६। ब्रह्मतत्त्वादिकं चापि ज्ञात्वा तत्वं विदुर्बुधाः। संख्याकृता भक्तिरेषा सद्भिराध्यात्मिकी मता ॥१८७। योगजामिष मे भक्त्या शृणु भक्ति पितामहे ।
प्राणायामपरो नित्यं घ्यानवान् नियतेन्द्रियः ॥१८८।
भैक्ष्यभक्षी व्रती चापि सर्वप्रत्याहृतेन्द्रियः ।
धारणं हृदये कृत्वा घ्यायमानः प्रजेश्वरम् ॥१८९।
हृत्पद्मकणिकासीनं रक्तवस्त्रं सुलोचनम् ।
परितो द्योतितमुखं ब्रह्मसूत्रकटीतटम् ॥१९०।
रक्तवर्णं चतुर्वाहुं वरदाभयहस्तकम् ।
थोजगा मानसी सिद्धिर्षं ह्मभक्तिः परा स्मृता ॥१९९।

# त्रिविधमक्तिवि**बरणम्**

[स्कन्द० प्रभास० १०७।२-१६ (वङ्गवासिसंस्क०)]

त्रिविधा भिक्तिह्छा मनोवाक्कायसम्भवा।

लौकिकी वैदिकी चापि भवेदाध्यात्मिकी तथा।।२।

ध्यानधारणया या तु वेदानां स्मरणेन च।

बह्मप्रीतिकरी चैषा मानसी भक्तिरुच्यते।।३।

मन्त्रवेदनमस्कारैरिग्नश्राद्धविधानकैः।

जाप्यैश्चारण्यकैश्चैव व चिकी भक्तिरुच्यते।।४।

ब्रतोपवासनियमैश्चित्तेन्द्रियनिरोधिभिः।

कुच्छ्रसान्तपनैश्चान्यैस्तथा चान्द्रायणादिभिः।।५।

ब्रह्मोक्तरेचोपवासैश्च तथान्यैश्च शुभव्रतैः।

कायिकी भक्तिराख्याता त्रिविधा तुद्धिजन्मनाम्।।६।

गोघृतक्षीरदिधिभर्मध्विक्षुसुकुकोदकैः।

गन्धमाल्यैश्च विविधैर्वम्तुभिश्चोपपादिभि।।७।

घृतगुग्गुलध्पैश्च कृष्णागुरुसुगन्धिभः।

भूषणैर्हेमरत्नाद्यैश्चित्राभिः स्रग्भिरेव च।८।

न्यासैः परिसरैः स्तोत्रैः पताकाभिस्तथोत्सवैः। नत्यवादित्रगीतैश्च सर्ववस्तुपहारकैः ॥९। भक्ष्यभोज्यान्नपानैश्च या पूजा क्रियते नरैः। पितामहं समुद्दिश्य सा पूजा लौकिकी मता॥१०। वेदमन्त्रहविभागैः क्रिया या वैदिकी स्मृता। दर्शे च पौर्णमास्याञ्च कर्तव्यं चाग्निहोत्रजम्।।१९। प्राशनं दक्षिणादानं पुरोडाश इति क्रिया। इिटर्ध्तिः सोमपानं यज्ञियं कर्म सर्वेशः ॥१२। ऋग्यजुःसामजाप्यानि संहिताध्ययनानि च। क्रियन्ते ब्रह्माणमुद्दिश्य वा भक्तिर्वेदिकोच्यते ॥१३। प्राणायामपरो नित्यं घ्यानवान विजितेन्द्रियः। भैक्ष्यभक्षी वृती चापि सर्वप्रत्याहृतेन्द्रियः ॥१४। धारणं हृदये कृत्वा ध्यायमानः प्रजेश्वरम्। हृत्यकर्णिकासीनं रक्तवर्णं सुलोचनम्।।१५। पश्यन्तुद्योतितमुखं ब्रह्माणं सुकटीतटम्। रक्तवर्णं चतुर्बाहुं वरदाभयहस्तकम् ॥ एवं यश्चिन्तयेद्देवं ब्रह्मभक्तः स उच्यते ॥१६।

# नारदभक्तिस्त्रम्

# भक्तः स्वरूपम्

- १. अथातो भक्ति व्याख्यास्यामः ।। १ ।
- २. सा त्वस्मिन् परमप्रेमरूपा ॥ २ ।
- ३. अमृतस्वरूपा च।। ३।
- ४. यहलब्ध्वा पुमान् सिद्धो भवत्यमृतो भवति तृष्तो भवति ।। ४।
- ५. यत्प्राप्य न किञ्चिद्वाञ्छति, न शोचिति, न द्वेष्टि, न रमते, नोत्साही भवति । ५।
- ६. यज्ज्ञात्वा मत्तो भवति, स्तब्धो भवति, आत्मारामो भवति ॥ ६।

### प्रेम्णि अनन्यता

- ७ सा न कामयमाना निरोधरूपत्वात्।। १।
- ८. निरोधस्तु लोकवेदव्यापारन्यासः ॥ २ ।
- ९. तिसन्ननन्यता तिद्वरोधिष्दासीनता च ॥ ३ ।
- **१०. अ**न्याश्रयाणां <sup>श</sup>त्यागोऽनन्यता ॥ ४ ।
- ११. लोके वेदेषु च तदनुकूलाचरणं तद्विरोधिषूदासीनता ।। ५ ।
- १२. भवतु निश्चयदाढर्घादूध्वं शास्त्ररक्षणम् ।। ६ ।
- १३. अन्यथा पातित्याशङ्क्षया ।। ७ ।
- **१४.** लोकोऽिय ताबदेव, किन्तु भोजनादिव्यापारस्त्वा-शरीरधारणाविध ॥ ८ । प्रेमरूपाया भक्ते र्लक्षणानि, उदाहरणानि च
- १५. तल्लक्षणानि वाच्यन्ते नानामतभेदात् ॥ १ ।
- १६. पूजादिष्वनुराग इति पाराशर्यः ।। २।

- १७. कथादिष्विति गर्गः ॥ ३।
- १८. आत्मरत्यविरोधेनेति शाण्डिल्यः ॥ ४ ।
- १९. नारदस्तु तदिपताखिलाचारिता तद्विस्मरणे परमव्याकुलतेति ॥ ५ ।
- २०. अस्त्येवमेवम् ॥ ६ ।
- २१. यथा व्रजगोपिकानाम् ॥ ७।
- २२. तत्रापि न माहात्म्यज्ञानविस्मृत्यपवादः ॥ ८ ।
- २३ तद्विहीनं जाराणामिव ॥ २ ।
- २४. नास्त्येव तस्मिंस्तत्सुखसुखित्वम् । १ । प्रेमरूपाया भक्तः फलरूपत्वम
- २५. सा तु कर्मज्ञानयोगेभ्योऽध्यधिकतरा ॥ १ ।
- २६. फलरूपत्वात्।। २।
- २७. ईश्वरस्याप्यभिमानद्वेषित्वाद्वैन्यप्रियत्वाच्च ॥ ३।
- २८. तस्या ज्ञानमेव साधनमित्येके ॥ ४।
- २९. अन्योन्याश्रयत्विमत्यन्ये ॥ ५ ।
- ३०. स्वयं फलरूपतेति ब्रह्मकुमाराः ॥ ६ ।
- ३१ राजगृहभोजनादिषु तथैव दृष्टत्वात्।। ७।
- ३२. न तेन राजपरितोषः क्षच्छान्तिर्वा ।। ८।
- ३३. तस्मात् सैव ग्राह्या मुमुक्षुभिः ॥ ९ ।

### भक्तेः साधनानि

- ३४. तस्याः साधनानि गायन्त्याचार्याः ॥ १ ।
- ३५. तत्तु विषयत्यागात् सङ्गत्यागाच्च ।। २।
- ३६. अव्यावृतभजनात् ।। ३।
- ३७. लोकेऽपि भगवद्गुणश्रवणकीर्तनात् ॥ ४।
- ३८. मु<del>ख्</del>यतस्तु महत्कृपयैव भगवत्कृपालेशाद्वा ॥ ५ ।

### सत्सङ्गस्य माहातम्यम्

- ३९. महत्सङ्गस्तु दुर्लभोऽगम्योऽमोघश्च ॥ १।
- ४०. लभ्यतेऽपि तत्कृपयैव ।। २।

४१ तर्स्मिस्तज्जने भेदाभावात् ॥३।

४२. तदेव साध्यतां तदेव साध्यताम् ॥४।

### दुःसङ्गस्य त्यागः

४३. दुःसङ्गः सर्वथैव त्याज्यः ॥१।

४४. काम-क्रोध-मोह-स्मृतिश्रंब-बृद्धिनाशसर्वनाशकारणत्वात् ॥२।

४५. तरङ्गायिता अपीमे सङ्गात् समुद्रायन्ति ॥३।

### मायां कस्तरति

४६. कस्तरित कस्तरित मायाम ? यः सङ्गांस्त्यजित. यो महानुभावं सेवते, निर्ममो भवति ॥१।

४७. यो विविक्तस्थानं सेवते, यो लोकवन्धमुन्मूलयित, निस्त्रैगुण्यो भवति, यो योगक्षेमं त्यजति ॥२।

४८. मः कर्मफलं त्यजित, कर्माणि नंत्यसित ततो निर्द्धन्द्वो भवित ॥३।

४९. यो वेदानपि संन्यसति, केवलमविच्छिन्नानुरागं लभते ।।४।

५०. स तरति स तरति, स लोकांस्तारयति ॥५।

### पराभक्तिगौगीभक्तिश्च

५१. अनिर्वेचनीयं प्रेमस्वरूम् ॥१।

५२. मूकास्वादनवत् ॥२।

५३. प्रकाशते क्वापि पात्रे ॥३।

५४. गुणरहितं कामनारहित प्रतिक्षणवद्धं-मानविच्छिन्नं सूक्ष्मतरमनुभवरूपम् ।.४।

५५. तत्त्राप्य तदेवावलोकयति. तदेव शृणोति, तदेव चिन्तयति ॥५।

५६. गौणी त्रिधा गुणभेदादार्तादिभेदादा ॥६।

५७, उत्तरस्मादुत्तरस्मान् पूर्वपूर्वा श्रेयाय भवति ॥७।

### भक्तेः सौलभ्यं महत्त्वं च

- ५८. अन्यस्मात् सौलभ्यं भक्तौ ॥१।
- ५९. प्रमाणान्तरस्थानपेक्षत्वात् स्वयं प्रमाणत्वात् ॥२
- ६०. शान्तिरूपान् परमानन्दरूपाच्च ॥३।

### भक्तेः साधनान्यन्तरायाश्च

- ६१. लोकहानौ चिन्ता न कार्या, निवेदितात्मलोकवेदत्वात्ै ॥१।
- ६२. न तदसिद्धी कोकव्यवहारो हेयः, किन्तु फलत्यागस्तत्साधनं च कार्यमेव ॥२।
- **६३**. स्त्री-धन-नास्तिकचरित्रं³ न श्रवणीयम् ।।३।
- ६४ अभिमान दम्भादिकं त्याज्यम् ॥४।
- ६५. तदर्पिताखिलाचारः सन् कामक्रोधाभि-मानादिकं तस्मिन्नेव करणीयम् ॥५।

## प्रेमिभक्तानां महिमा

- ६६. त्रिरूपभञ्जपूर्वकं नित्यदास्यनित्यकान्ताभजनात्मकं वा प्रेमैव कार्यं प्रेमैव कार्यम् ॥१।
- ६७. भक्ता एकान्तिनो मुख्याः ॥२।
- ६८. कण्ठावरोधरोमाश्वाश्रुभिः परस्परं लपमानाः पावयन्ति कुलानि पृथ्वीं च ॥३।
- ६९. तीर्थीकुर्वन्ति तीर्थाणि, सुकर्मीकुर्वन्ति कर्माणि, सच्छास्त्रीकुर्वन्ति शास्त्राणि ॥४।
- ७०. यतस्तन्मयाः ॥५।
- ७१ मोदन्ते पितरो नृत्यन्ति देवताः सनाया चेयं भूमिर्भवति ॥६।

१. लोकभेदशीलत्वादिति पाठान्तरम् ।

२. पाठान्तरम्--'तित्सद्धी'।

३. पाठान्तरम्---'स्त्रीधननास्तिकवैरिचरित्रम्'।

<mark>७२. नास्ति तेषु जाति-विद्या-रूप-कुल-धनक्रियादिभेदः ॥७॥</mark>

७३, यतस्तदीयाः ॥८॥

### वाद-विवादरूपा विघ्नाः

७४. वादो नावलम्ब्यः ॥१॥

७५. बाहुल्यात्रकाशस्वादनियतस्वाच्च ॥२॥

## भक्तेः प्रधानाः सहायकाः

- ७६. भक्तिशास्त्राणि मननीयानि तदुद्बोधकरकर्माण्यपि करणीयानि ॥१॥
- ७७. सुखदुःखेच्छालाभादित्युक्ते काले प्रतीक्ष्यमाणे क्षणाईमिप व्यर्थं न नेयम् ॥२॥
- ७८. अहिंसा-सत्य-शौच-दयाऽऽस्तिक्यादिचारित्र्याणि परिपालनीयानि ॥३॥
- ७९. सर्वदा सर्वभावेन निश्चिन्तितैर्भगवानेव भजनीयः ॥४॥

## प्रेमभक्तेः फलं भक्तेः सर्वश्रेष्ठता च

- ४०. स कीर्त्यमानः शीघ्रमेवाविभवित अनुःभावयित च भक्तान् ॥१॥
- ४१. त्रिसत्यस्य भक्तिरेव गरीयसी भक्तिरेव गरीयसी ॥२॥
- ४२. गुणमाहात्म्यासक्ति-ख्पासक्ति-पूजासक्ति-स्मरणासक्ति-दास्यासक्ति-सख्यासक्ति-कान्तासक्ति वात्सल्यासक्ति-आत्मिनवेदना-सक्ति-तन्मयतासक्ति-परमिवरहासकि स्पा एकधाप्येकादशधा भवति !!३।।

43. इत्येवं वदन्ति जनजल्पनिर्भया एक-मताः कुमार-व्यास-शुक-शाण्डिल्य-गर्ग-विष्णु-कौण्डित्यशेषोद्धवारुणि-बलि-हनुमद्विभीषणादयो भक्ताचार्याः ।।४।।

48. य इदं नारदप्रोक्तं शिवानुशासनं विश्व-सिति श्रद्धत्ते, स भक्तिमान् भवतिः स प्रेष्ठं लभत इति ॥५॥

।। समाप्तमिदं नारदभक्तिसूत्रम् ॥

# भक्तिमीमांसा

### ॥ शोबदरीनाथो जयति ॥

#### अथ प्रथमाध्यायः

#### प्रथमः पादः

- १- वयातो भक्तिजिज्ञासा ॥१॥
- २. भक्तिमंनस उल्लासविशेषः ॥२॥
- ३. भाव एवेयमित्येके ॥३॥
- ४. रसस्तु तत्सामग्रीत उत्पत्तेः ॥४॥

।। इति भक्तिमीमांसासूत्रे प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः ।।

### द्वितीयः पादः

- ५. स द्विविधो निर्गुणः सगुणव्च ॥१॥
- ६. अन्त्यो नवविधो भोक्तृभेदात् ॥२॥
- ७. नव्विधरचैषः पुराणादिषु ॥३॥
  - ३. सूत्रमिदमालङ्कारिकाणामन्यतमं पक्षं निर्दिशति । द्रष्टव्यम् 'रितर्देवादिविषया व्यभिचारी तथाञ्जितः । भावः प्रोक्तः' इति काव्यप्रकाशस्यं ४।४८ पद्यम् ।
  - ४. प्रतानासङ्गं जनयित रितयि नियमतः
    परिमन्नेवास्मिन् समरसतया पश्यत इमम् ।
    परिमाढपेयं भवति परमानन्दमधुरा
    वरामिकः प्रोक्ता रस इति रसास्वादनचणैः ॥
    (ताहित्यसारस्य टीकायामुद्धृतिमिदं पद्यम्; निर्णयसागरसंस्करणम्,
    पृ० १३०)
- 4-७. वोपदेवरचितमुक्ताफलस्यं वचनमेतदनुसन्धेयमस्मिन् विषये "स नवदा भक्तः । नवविष्ठत्वे हेतुमाह— भक्तीति । भक्तिहि विहिनाऽविहिता च । भक्तिरसस्यैव हास्य-म्युङ्गार-करण-रौद्र-भयानक-वीभस्स-झान्ताद्भृत-बीर-रूपेणानुभवात्" । (एकादशपरिच्छेदे) ।

- ८. समासव्यासाभ्यां स पुनस्त्रिविधो विष्ठुण्नदी समुद्रश्च पूर्वपूर्वीभ्याः सात् ॥४॥
- ९. तद्भे दोऽल्पकालाऽवच्छेदाऽनवच्छेदाभ्याम् ॥५॥
- १०. जातिभेदो वा ॥६॥
- १९. साधनेषु भक्तिशब्दो गौणः. आयुर्घृतमितिवत् ॥७॥॥ इति भक्तिमीमांसासूत्रे प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

## अथ द्वितीयाध्यायः

#### प्रथमः पादः

- १२. भक्तिनं जन्या रसो हि सा ॥१॥
- १३. नागमविरोधात् ॥२॥
- १४. भक्तियोगो बहुविधः पुराणेषु ॥३॥
- १५. स द्विविधः शुद्धो मिश्रश्च ॥४॥
- १६. मिश्रस्त्रिविधः, कर्मज्ञानतदुभयमिश्रणात् ॥५॥
- १७. आद्यस्य न विधा कर्मज्ञानविरोधात् ॥६॥
- १८ परिपाकापरिपाकावपीतरभेदाविति चेन्न; अवस्थाभेदी हि तौ ॥७॥ ॥ इति भक्तिमीमांसासूत्रे द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

### द्वितीयः पादः

9९. त्रिविधः कर्ममिश्रः सात्त्विकादिभेदेन ॥१॥

२०. सात्विकस्त्रिविधः, कर्मक्षयविष्ण्वर्पणविधिसिद्धचर्थभेदेन ॥२॥

२१. तथा राजसो विषयाद्यभिसन्धिभेदात् ॥३॥

१९. तुलनीयं मुक्ताफलवचनम् (पश्चमपरिच्छेदे)—"कर्ममिश्रा त्रेद्या"।

२०. तत्रैव—''सात्त्विकी त्रेद्या—कर्मक्षयार्था, विष्णुप्रीत्यर्था, विविद्यसिद्धचर्या च'' तथ्यमिदं श्रीमद्भागवतवचनमूलकमेव । तद्यथा—

> कर्मनिर्हारमुद्दिश्य परस्मिन् वा तदर्पणम्। यजेद् यष्टन्यमिति वा पृथग्भावः स सात्त्विकः।।

> > (भागवत० ३।२९।१०)

२१. तत्रीव "राजसी त्रेघा—विषयार्था, यशोऽर्था, ऐश्वर्यार्था च" । तुलनीयमेतद्

२२. एवं तामसो हिंसादिफलभेदात् ॥४।

२३ ज्ञानिमश्रस्त्वेक एव ॥५।

२४. उभयमिश्रश्च त्रिविध उत्तममध्यमप्राकृतभेदेन सत्त्वतारतम्यात् ॥६।

२५. का मदयोऽपीति चेन्नाद्याऽन्त्ययोः साधनं हि फलं न भक्तिः कर्मवत् ॥७।

२६ मध्यमयोर्न साधनम्पि ॥८॥

॥ इति भक्तिमीमांसासुत्रे द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

0

विषयानिभसन्धाय यश ऐश्वयंमेव वा। अर्चादावर्चयेद्योमां पृथग्भावः सराजसः ॥

(भागवत० ३।२९।९)

२२. तत्रैव ''तामसी त्रेधा — हिसाथी, दम्भाथी, मात्मर्यायी च'' । तुल्नीयम् —
अभिसन्धाय यो हिंसां दम्भं मात्सर्यमेव वा ।
संरम्भी भिन्नदम्भावं मयि क्र्यीत् स तामसः ।।

(भागवत० ३।२९।८)

२३. ज्ञानिम्थामिक्तमुंक्ताफले वोपदेवेन निर्णुणभिक्तिरिति कथ्यते । कथनिमदं भागवतवचनमेतदनुरुणिद्ध----

मद्गुणश्रुतिमात्रेण मिय सर्वंगुहाशये। मनोगितरिविच्छिन्ना यथा गङ्गाम्भसोऽम्बुघी। लक्षणं भक्तियोगस्य निर्मुणस्य ह्यादाहृतम्।।

्.. (भागवत० ३।२९।११)

२४. मुक्ताफले चोच्यते — "कर्मज्ञानिमश्रा त्रेधाः उत्तमा, मध्यमा, अधमा च, सत्त्वतारतम्यात्" । एतच्च भागवतपद्यान्यनुष्ठणद्धि । भागवते एकादशस्कन्धस्य द्वितीयाध्यायस्य ४५-४७ पद्यानि द्वष्टध्यानि ।

२४-२५. अनयोः सूत्रयोर्मुक्ताफलस्य पञ्चमपरिच्छेदे वर्णिता निविद्धभिक्तिप्रकाराश्चत्वारो निर्दिष्टाः । ते च यथा—(क) कामना, (ख) द्वेषजा;
(ग) भयजा तथा (घ) स्नेहजा । हेमाद्रेश्यांख्यानुरोधेन कामस्वरूपित्यमात्मानमभिव्यनिक्त—परपरिगृहीताया अनूदाया वा स्त्रियाः परपुरुषे
दुरभिसिन्धः । द्वेषो भयश्च प्रख्यातावेव । कामस्तु 'सन्निकर्षजः परस्परमकृत्रिमश्चित्तवन्धः' इति व्याख्यातः स्नेहात्मुतरां विभिद्यते । एतेषां
दृष्टान्तास्तु क्रमश इत्यमुच्यन्ते—(क) गोपीनाम्, (ख) शिशुपालस्यः
(ग) कंसस्य तथा (घ) युधिष्ठिरादिपाण्डवानां वृष्णीनां च ।

### अथ तृतीयाध्यायः

#### प्रथमः पादः

२७. सर्वं भक्तियोगोऽविशेषात् ॥१।

२८ त्रिवर्गी वा तस्यैव भक्तिसम्बन्धात् ॥२।

२९. यथाश्रुतीति चेन्न भक्तिवैषम्यात् ॥३॥

३०. अपि वा विलम्बाऽविलम्बाभ्यां तदुभयोपपत्तेः ॥४॥

३१. श्रवणमेव वा सर्वत्र सामर्थ्यसन्यपेक्षो हि विधिः ॥५॥

३२. स्मरणमपि वा ॥६॥

३३. उत्तरोत्तरस्मिन् पूर्वः पूर्वश्च ॥७॥

३४. समुच्चयस्त्वङ्गभावेऽपि ॥८॥

३५. न चैष विधिहें तुनिर्देशात् ॥९॥

३६. विधिश्चेन्नित्यः स्यात् ॥१०॥

।। इति भक्तिमीमांसासूत्रे तृतीयाध्यायस्य प्रयमः पादः ॥

#### द्वितीयः पादः

३७. इतराणि तदङ्गानि ॥१॥

३८. सर्वैः सर्वाण्यविशेषात् प्रयुज्यन्ते ॥२॥

३९. बिन्दुना वाद्यानि लौकिकतुल्यसामग्रीको हि सः ॥३॥

४०. इतराणि तु द्वाभ्याम् ॥४॥

४१. आरादुपकारीण्यप्येविमति चेत् ॥५॥

४२ नोच्छिद्य तैव हि नदी ॥६॥

४३. पादसेवादिकमप्यङ्गं भयद्वेषवतोस्तदनुत्पत्तेः ॥७॥

४४. नेह प्रधानानिष्पत्तेः ॥८॥

४५. अपि चोद्दीपकाऽभावाल्लीकिकवत् ॥९॥

♥६. सङ्गीतशब्दश्रवणमपि प्रधानं भक्तिकामश्रुतेः ॥१०॥

४७. न शब्दप्रधानत्वात् ॥११॥

४८. गानञ्च स्वकर्तृकम् ॥१२॥

४९. सङ्गाने नास्ति नियमः ॥१३॥

५०. पर एव वा गायति, अप्रयोज्यं हि तत्तमेवेति श्रुतेः ॥१४॥

- ५१ श्रवणं तु भक्तमुखतोऽतिशयहेतुः श्रुतेरनुभवाच्च ॥१५॥
- ५२. सप्तमवर्गीक्ता आद्यवर्गप्रधानस्याऽपि वाक्यसंयोगात् ॥१६॥
- ५३. अपि वा नाम्नातवृद्धिधर्मकस्य द्विस्तयापत्तेः ॥१७॥
- ५४. न च लक्षणा प्रधानधर्मवित्ततिरल्पधर्मकत्वात् ॥१८॥
- ५५. अपूर्वं वाऽऽम्नातधर्मकत्वात् ॥१९॥
- ५६. नान्यानर्थक्यं फलतारतम्यादधिकारिभेदाच्च ॥२०॥
- ५७. सप्तमवर्गीका इहापि ॥२१॥
- ५८ कीर्तन पुनरुक्तं स्यादिति चेन्न भिन्नं ह्ये तत् ॥२२॥
- ५९. एतेन षष्ठवर्गश्रवणं व्याख्यातम् ॥२३॥
- ६०. सप्तमवर्गीयास्तु न तत्र यमनियमोपदेशात् ॥२४॥
- ६१. सङ्कीर्तनं नाम्नां सुस्वरेण सम्बन्धिगानम् ॥२५॥
- ६२. नवं लक्षणादी कीर्तनं शब्दसंस्कारकम् ॥२६॥
- ६३. नमस्कारमात्राङ्गकं च क्वचिच्छ्वणम् ॥२७॥
- ६४. अनुपदेशे फलं स्वर्गः स्यात् ॥२८॥
- ६५ भक्तिर्वानथीं हि सः ॥२९॥
- ६६. लिङ्गाच्य ॥३०॥
- ६७. षाष्ठवर्गिकप्रकृतिकिमदं साप्तवर्गिकधर्मकं वा न वा पुनरुपदेशात् ॥३१॥
- ६८. नमस्कारोपदेश एवायमिति चेन्नानेकगुणश्रुतेः ॥३२॥
- ६९. क्विचतु केवलं स्मरणं तदप्येवमेव ।।३३।।
- ७०. एतयोरत्युत्तमाधिकारिकत्वम् ॥३४॥ ॥ इति भक्तिमीमांसासूत्रे तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

अथ चतुर्थाध्यायः

प्रथमः पादः

७१. भक्तेः फलमीश्वरवशीकारः ॥१॥

७१. तुलनीयं श्रीमद्भागवतवचनम्— बहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विज । साधुभिग्रंस्तद्वदयो भक्तभैक्तजनप्रियः ॥ ७२. अनर्थनिवृत्तिरित्येके ॥२॥

७३. तन्न विनाऽपि पुरुषप्रयत्नं निवृत्ते. ॥३॥

७४. जीवन्मुक्तिः फलं नैष्कम्यंमपीति श्रुतेः ॥४॥

७५. नैवमपि बाधितनिवृत्तेः पुरुषानुपेयत्वात् ॥५॥

७६. उक्तदोषाच्य ॥६॥

७७. भक्तिरेव परमः पुरुषार्थो मोक्षस्याः पुरुषार्थं त्वादिति तु भागवताः ॥॥

।। इति मीमांसासूत्रे चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः ॥

#### द्वितीयः पादः

७८. तानि च भक्तेः श्रुयन्ते हि ॥१॥

७९. नानानिभसंहितानि हि भक्तिहि साधनम् ॥२॥

८०. अविशेषाच्चायमिति चेत् ॥३॥

८१. न समुद्रस्तद्वशीकरणविरोधात् ॥४॥

**४२. अन्ययोरिप न त्वं तत्कालेन** तिद्वरोधादिति चेत्, नैवम्, प्रागुत्तरं वा तत्सम्भवात् ॥५॥

**४३. भक्त्या मामभिजानातीति चतुर्थीसाधनमधि + त्येत्याचार्याः ॥६॥** 

४४. नदी वा ॥७॥

**४५. मध्यमोत्तमयोर्वशीकारः परिग्रहस्तु त्रयाणाम् ।।८।।** 

८६. मक्तिनीयों विनाशयोगाज्जन्यभावी हि ॥९॥

**४७. न हेतुर्जन्यत्ववदप्रयोजकत्वात् ।।१०।।** 

**८८. अव**च्छेदवत्त्वेनाऽश्रुतेश्च ॥११॥

**८९.** व्वंसकादृष्टाभावाच्च ॥१२॥

९०. मनोनाशात्तन्नाशश्चेत्तथापि नानार्थं इष्टनाशाननुभवात् ॥१३॥

९१. सामर्थ्यमिथता विद्या वाधिकारिविशेषणं नान्यदश्रुतेः'।। १४।।

९२. चतुर्णामेवेतरेषां विद्याविरहात् ॥१५॥

९३. पापनाशसाधनत्वं सर्वेषामिति चेत् ॥१६॥

९४. न विद्याद्यपेक्षानपेक्षाभ्यां विशेषात् ॥१७॥

मयि निर्बेद्धहृदयाः साष्ट्रवः समद्शिनः । वशे कुर्वन्ति मौ भक्त्या सत्स्त्रयः सत्पति यया ।।

- ९५. निरङ्गत्वाच्च तस्य तत्र ॥१८।
- ९६. अपि वाऽन्येषामपि श्रवणात् ॥१९।
- ९७. विद्या कथमिति चेद् गुरूपदेशादितः ॥२०।
- ९८. पूर्वमीमांसासिद्धान्त एवं सति व्याप्ये[वाच्ये]तेति चेत् ॥२१।
- ९९. नाष्ययनविधितोऽधिकारनिर्णयो हि तत्र ॥२२।
- প্ ০০. लिङ्गदर्शनाच्च ॥२३।
  - १०१. उपलभ्यते च ॥२४।
- े १०२. वामदेवादीनामिव जन्मान्तरीणपुराणश्रवणादिसम्भवाच्च ॥२५।
  ॥ इति भक्तिमीमांसासूत्रे चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥
  ॥ ग्रन्थश्च समाप्तः ॥

# परभक्तिसूत्राणि

[स्वामिहरिहरानन्दारण्यप्रणीतानि]

भक्तितत्त्वानुशासनम् ॥१।
 इष्टा महापुरुषसंस्था भक्तिः ॥२।
 योग्यविषया स्वर्गापवर्गदा ॥३।
 त्वम्पदलक्ष्ये रागात्मिकाऽपरा ॥४।
 प्रत्यगात्मनि प्रतिष्ठा परा ॥५।

।। इति प्रथमाह्निकम् ।। अवाङ्मनोगोचरत्वाद् न सारागात्मिका ।।६। न जमात्रं भक्तिरुपविद्धबोधप्रवाहात्मकत्वात् ।।७। तत्र सुखोपविद्धाऽपरा ।।८। जान्त्युपविद्धा परा ।।९।

॥ इति द्वितीयाह्मिकम् ॥

अपरया परनिष्पत्तिः ॥१०। अनुकूलाचारादुत्कर्षः ॥११। प्रसन्नानां चित्तेन्द्रियप्राणानां भजनीयपुरुषे प्रवृत्तिस्थितीः अनुकूलाचाराः ॥१२॥
रुचिवैचित्र्यात् प्रशान्तशान्तदास्यादयो भावाः ॥१३॥
श्रेष्ठः प्रशान्तभावः, शान्तेनिरतिशयोत्कर्षत्त्रात् ॥१४॥
विक्षिप्तचेतसां बाह्ये ज्या ॥१५॥
रागस्य चिरसङ्गनिमित्तत्वात् ततो दृढा रितः ॥१६॥
दृढरतेश्चेतरिवरक्तस्यान्तरेज्या ॥१७॥
बहुलस्मरणं तल्लक्षणम् ॥१८॥
भानन्दाश्रुरोमहर्षादयस्तत्सहभुवः ॥१९॥
भजनीयमात्रस्यातिस्तिन्निष्ठा ॥२०।

।। इति तृतीयाह्निकम् ।।
तदा निश्चलाश्चित्तेन्द्रियप्राणा भजनीयसंस्थत्त्रात् ।।२९।
भजनीयतत्त्वज्ञानं सालोक्यादयश्च तत्फलम् ।।२२।
तत्त्वज्ञानाच्छान्तात्माधिगमः ।।२३।
सम्यग्विरक्तस्य तन्मात्रसंस्था पराभक्तिः ।।२४।
शक्वच्छान्तिः क्षयातिशयहीना तत्फलम् ।।२५।
ततः कृतकृत्यता ततः कृतकृत्यता ।।२६।

॥ इति चतुर्थाह्निकम् ॥

॥ ग्रन्थश्च समाप्तः ॥

П

### अथ विशेषार्थं बोधकपदाना मुपल विधक्रमेण

### सङ्कलनम्

| शब्द:                                              | અર્થ:                                     | पृष्ठम् |  |  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------|---------|--|--|
| भक्तः, भजनम्, भावः इहामुत्रोपाधिनैराश्येनामुब्मिन् |                                           |         |  |  |
|                                                    | मनःकल्पनम् ।                              | 8       |  |  |
| नैष्कर्म्यम्                                       | iı n                                      | ٧       |  |  |
| प्रेम                                              | प्रीतिरेव रतेः परां काष्ठां गता ।         | 4       |  |  |
| अनन्यममता                                          | ईशविषयकाव्यभिचारिममता ।                   | 4       |  |  |
| ब्रह्मण्याविष्टचितः                                | नित्यप्रेमपरीतात्मादिचतुर्विधान्यतमः ।    | 6       |  |  |
| नित्यप्रेमपरीतातमा                                 | ईशप्रेमसमाधियुतत्वात् सर्वदेशयुक्तः ।     | 4       |  |  |
| कवाचित्रमभोहितः                                    | सर्वत्र समबुद्धचा कदाचिदीशप्रेमयुक्तः।    | 4       |  |  |
| कृत्रिमग्रेमयुक्तः                                 | ईशप्रेम्णि हठाचिचत्तनिवेशनशीलः ।          | 6       |  |  |
| प्रेमोदारः                                         | परमभक्तादिसदृशो नास्मीति शोकयुक्तः।       | 4       |  |  |
| उप्तम्                                             | ईशदर्शनोत्किण्ठितस्य देहाद्यास्थारहितस्य  |         |  |  |
|                                                    | मनसो द्रुतिः*।                            | 90      |  |  |
| पत्तम्                                             | ईशाभिन्यक्तिकारकव्याजप्रश्नादिना          |         |  |  |
|                                                    | मनसो द्रुति ।                             | 90.     |  |  |
| ललितम्                                             | औत्कण्ठयादीशदर्शनार्थं धाष्टर्यादियुक्ता  |         |  |  |
|                                                    | मनसो द्रुतिः* ।                           | 99      |  |  |
| दलितम्                                             | ईशदर्शनाभावे शरीरादिवैवर्ण्यादिप्रयोजिका  |         |  |  |
|                                                    | अन्तःकरणवृत्तिः* ।                        | 93:     |  |  |
| मिलितम्                                            | वियुक्तस्वेष्टप्राप्त्या सुखततेः कारणभूता |         |  |  |
|                                                    | चित्तद्रुतिः*।                            | ٩₹:     |  |  |

<sup>\*</sup>सर्वत्रैतच्चिह्नयुते कथञ्चित्स्वरूपानुगमो लक्षणबोधकव्लोकाधारेणेति श्रेयम्।

| कलितम्         | स्वेब्टोपभोगेन लब्धपदस्य चेतसो द्रुतिः* ।      | 98  |
|----------------|------------------------------------------------|-----|
| छलितम्         | स्वेष्टासक्तिविशिष्टस्यापि चेतसोऽमर्षेण        |     |
|                | निन्दादिप्रयोजिका द्रुतिः*                     | 94  |
| चलितम्         | अन्यजनमन्यपि स्वेष्टचिन्तायुतचेतसः स्वेष्ट-    |     |
|                | भजनप्रयोजिका द्रुतिः*।                         | १६  |
| क्रान्तम्      | अन्यविषयत्यागपूर्वकं स्वेष्टस्य निमीलित-       |     |
|                | नयनपूर्वकसेवनप्रयोजिका चेतसो द्रुतिः*।         | 99  |
| विकान्तम्      | क्रान्तमेव स्वीयभाग्यमहत्त्वबोधकप्रयोगयुतम् ।  | 90  |
| सङ्कान्तम्     | स्वदोषज्ञानपूर्वकपश्चात्तापविशिष्टा            |     |
|                | चेतसो द्रुति.*।                                | 96  |
| विहृतम्        | ईशदर्शनाद्यर्थमेव स्वीयशरीरादिसर्वस्त्र-       |     |
|                | मित्युत्कटा चेतसो द्रवावस्था*।                 | 98  |
| गलितम्         | ईशगुणस्मरणादितोऽन्यत्सर्वविस्मरणपूर्विका       |     |
|                | जडादेरिव तदेकविषया वृत्तिः* ।                  | २०  |
| सन्तृप्तम्     | व्यापकानन्तानन्दपूर्णेक्वरध्यानादिना सर्वथा    |     |
|                | निवृत्तभेदा सुखघना चेतसो द्रुतिः* ।            | २१  |
| भक्तिः         | महत्स्रेवादिभूमिकाभेदेनैकादशद्यान्यतमा ।       | २५  |
| महत्सेवा       | भगवत्सेवाभगवद्भक्तसेवान्यतरा।                  | २६  |
| भगवत्सेवा      | परमेश्वरस्य प्रीत्यै हृत्कायवचोभिः सेवा ।      | २६  |
| भगवद्भक्तसेवा  | भक्तप्रीत्ये हृत्कायवचोभिः सेवा ।              | २७  |
| भक्तदयापात्रता | सौशील्यादिगुणैरस्य दुःखं मा भवत्वेवंरूप-       |     |
|                | दयाविषयता।                                     | 20  |
| भगवद्धभंथद्वा  | सद्गुरुदिशतभागवतधर्मेष्वास्तिक्यबुद्धिः।       | ₹•  |
| हरिगुणश्रुतिः  | परमेश्वरगुणसंश्रवादिरूपा सत्कृतिः।             | ३२  |
| रत्यङ्कुरः     | द्रुतचित्तप्रविष्टभगवदाकारतारूपोत्कटसंस्कार-   |     |
|                | विशेषोत्पत्तिः।                                | ₹ ₹ |
| स्वरूपाधिगमः   | प्रत्यक्स्वात्मनः स्थूलादिदेहद्वयातिरिक्तत्वेन |     |
|                | साक्षात्कारः।                                  | ३४  |

| प्रेमवृद्धिः         | परमात्मभावनया विलक्षणानन्दयुक्ता सर्वदा          |     |
|----------------------|--------------------------------------------------|-----|
|                      | तन्मनस्कता ।                                     | ३५: |
| प्रेमस्फुरणम्        | प्रेमविषयस्य भगवतः सन्तोषहेतुकः साक्षात्कारः।    | ₹.  |
| भगवद्धर्मनिष्ठा      | परमेश्वरस्य कीर्तनादिनियमानां स्वप्नेऽ-          |     |
|                      | प्यत्यागः ।                                      | ३७  |
| भगवद्गुणशालिता       | हृदि कामसमवाष्तता-परमानन्दपूर्णता-               |     |
|                      | सद्रूपतादिकावस्था।                               | ₹९. |
| प्रेम्णः परमा काष्ठा | प्रेमविषयस्यात्पलवादिकालमपि विरहा-               |     |
|                      | सहिण्णुता ।                                      | ४०  |
| मोक्षः               | भगवत्प्रीतिरेव, स्वप्रकाशनिजसुखसंविदा-           |     |
|                      | लिङ्गितत्वेन सुखरूपा ।                           | 85  |
| परमपुरुवार्थः        | तत्त्वज्ञानसाध्यः सुखसंविद्भगवदालिङ्गितः प्रेम । | ४२  |
| रसः                  | विभावाद्यभिव्यक्तो रागः।                         | 80  |
| फलभक्तिः             | परमेश्वरचरणसेवामवगाहमानमनःसमुरुलासः              |     |
|                      | स्वानन्दमाविभवियन् कार्यकारणलिङ्गादिभि-          |     |
|                      | रभिव्यक्ती रसरूपी रत्याख्यः स्थायी भावः।         | 88  |
| सार्ष्टः             | सारूप्यम् ।                                      | 88  |
| सायुज्यम्            | तादात्म्यम् ।                                    | ४९  |
| विभावः               | यत्र येन च रसो विभाव्यते (आलम्बन-                |     |
|                      | उद्दीपनान्यतरः)।                                 | ४९  |
| आलम्बनः              | यमुद्दिश्य यत्र च रतिः प्रवर्तते ।               | ४९  |
| उद्दीपनविभावः        | यस्मिन् कृते रस उद्दीप्तः पुष्टो भवति ।          | 49  |
| अनुभावः              | रसो येनानुभाव्यते-प्रकाश्यते सः।                 | 49  |
| व्यभिचारिभावः        | रत्यादेर्विशेषतोऽभिमुखतां यश्चारयति भावः सः।     | 43  |
| हार्दम्              | दोषदर्शननाश्यस्नेहः।                             | ५४  |
| सौहार्दम्            | दोषदर्शनेऽपि यावत्त्रियाप्ति न नश्यति स्नेहः।    | 48  |

| भक्तिशेषत्वम्     | भक्तिफलोपकारकत्वम् ।                            | ६१    |
|-------------------|-------------------------------------------------|-------|
| साधनसिद्धभक्तः    | श्रवणादिसाधनतः सिद्धः ।                         | ७५    |
| कृपासिद्धभक्तः    | केवलेश्वरकृपातः सिद्ध ।                         | ७५    |
| नित्यसिद्धभक्तः   | सर्वदा भक्त एव ।                                | ७५    |
| विशेषणत्वम्       | विशेष्यस्यान्वयिनान्वयित्वे सति व्यावर्तंकत्वम् | । ८४  |
| बन्धः             | नित्यमुक्तस्य कार्यंकारणोपाध्यवच्छेचत्वम् ।     | 80    |
| कारुण्यम्         | परदुः खप्रहाणेच्छानियतो वृत्तिभेदः।             | ९६    |
| सम्मानम्          | सर्वावस्थासु निर्हेतुक आदरः ।                   | 36    |
| शरीरत्वम्         | चेष्टावत्वमखण्डोपाधिजीतिर्वा।                   | 908   |
| चेद्या            | हिताहितप्राप्तिपरिहारार्था क्रिया।              | १०४   |
| भगवान्            | सच्चिदानन्दघनोऽद्वितीयो निर्विशेषसर्व-          |       |
|                   | कारणत्वाद्युपलक्षितः परमात्मा परब्रह्मपदा-      |       |
|                   | भिधेयो भगवान् ।                                 | 997   |
| ईव्वरः            | भगवानेव त्रिगुणमायाविशिष्टः ।                   | 992   |
| चद्र:             | तमोगुणप्रधान ईश्वरः।                            | 992   |
| बह्या             | रजोगुणप्रधान ईश्वरः।                            | 997   |
| विष्णुः           | सत्त्वगुणप्रधान ईश्वरः।                         | 992   |
| गुणावतारः         | गुणमात्रोपाधिकोऽवतारः।                          | 992   |
| लीलावतारः         | स्वेच्छापरिगृहीतलीलाविग्रहोपाधिकोऽवतारः         | । ११२ |
| अवतारः            | स्वसङ्कलपूर्वकं पराधीन इव व्यक्तीकृतदेही        |       |
|                   | भक्तवात्सल्याद्यनेकगुणोल्बणः ।                  | 998   |
| विभवावतारः        | गमनागमनसंश्लेषविश्लेषयोग्यं यथा भवति            |       |
|                   | तथा दिन्यं देहं प्रकटयन् स्थितः।                | 998   |
| स्वरूपावतारः      | सर्वेश्वरः स्वीयात्राकृतरूपमितरसजातीयतया        |       |
|                   | प्रकटयन् स्थितः ।                               | ११५   |
| मनुजस्वरूपावतारः  | मनुजत्वे सति सर्वेश्वरत्वादिकः।                 | ११५   |
| अमनुजस्बरूपावतारः | देवतिर्यंगादित्वे सति सर्वेश्वरत्वादिकः।        | ११५   |
|                   |                                                 |       |

| यूर्णावतारः          | आविष्कृतानेकशक्तिमान् ।                          | 994  |
|----------------------|--------------------------------------------------|------|
| <b>अं</b> शाद्यवतारः | आविष्कृताल्पशक्तिमान् ।                          | 994  |
| स्वरूपावेशावतारः     | केषुचिच्चेतनेषु स्वेन सन्निधीभूय स्थितः।         | 994  |
| शक्त्यावेशावतारः     | केपुचिच्चेतनेषु शक्त्या सन्तिधीभूय स्थितः।       | 994  |
| अर्चावतारः           | मन्त्रादिसंस्कृता मूर्तिः ।                      | हु१५ |
| भावः*                | परभक्तेः प्रथमावस्था ।                           | 996  |
| प्रे <b>म</b> *      | परभक्तेहत्तरावस्था ।                             | ११९  |
| <b>अव</b> णम्        | सगुणस्य निर्गुणस्य वा शब्दकरणकशाब्द-             |      |
|                      | बोधप्रतिपादकशब्दस्य श्रोत्रेण ग्रहणम् । १२       | 9-27 |
| कीर्तनम्             | सगुणस्य निर्गुणस्य वा बोधकशब्दोच्चारणम्।         | १२२  |
| स्मरणम्              | स एवंविधगुण इत्याद्याकारा स्मृतिः ।              | 925  |
| <b>पादसेवनम्</b>     | परिचर्या, विष्णुप्रतिमापादसम्बन्धिगृहलेप-        |      |
|                      | नादिरूपा, गुरोरपि परमेश्वररूपत्वात्तस्य          |      |
|                      | भगवद्भक्तस्य वा पादसंवाहनरूपा च।                 | 922  |
| अर्जनम्              | श्रवणादिभिन्नो विष्णुप्रीतिहेतुर्व्यापारः प्रति- |      |
|                      | मादौ गन्धपुष्पाद्यपंगरूपः ।                      | 922  |
| चन्दनम्              | गुरुशालग्रामप्रतिमाभगवद्भक्तानां पूजा-           |      |
|                      | बहिर्भूतनमस्कारः।                                | 922  |
| <b>दास्यम्</b>       | दासस्येव परमेश्वरप्रीतिफलकं सकलकर्मा-            |      |
|                      | र्पणम् ।                                         | 922  |
| सल्यम्               | विश्वासो मित्रवृत्तिश्च ।                        | 922  |
| <b>कात्मिनवेदनम्</b> | गवाश्वादिस्थानीयस्य स्वस्य देहादि-               |      |
|                      | सङ्घातस्य तदेकभजनार्थं विक्रयस्थानीयं            |      |
|                      | तस्मिन्नर्पणम् ।                                 | 153  |
| अविहिता भक्तिः       | रागानुगा (सा कामसम्बन्धरूपेण द्विविधा )।         | 973  |

पूर्वापेक्षवा विभिन्नरूपेणार्थोपलब्धेः पुनरत्र सङ्ग्रहः ।

| सम्बन्धरूपा          | पितृत्वाद्यभिमानमूला ।                          | 923 |
|----------------------|-------------------------------------------------|-----|
| विहिता               | श्रवणकीर्तनाद्यन्यतमा, अथवा कर्ममिश्रा-         |     |
|                      | कर्मज्ञानमिश्राज्ञानमात्रमिश्रान्यतमरूपा ।      | 928 |
| कर्मिश               | सात्त्विकी-राजसी-तामस्यन्यतमरूपा ( गृह-         |     |
|                      | स्थाधिकृता ) ।                                  | १२४ |
| सात्त्विकी           | पापनाश-भगवत्प्रीति-विधिसिद्धिफलिका              |     |
|                      | ( दास्यभक्त्यन्तर्गता )                         | १२४ |
| राजसी                | विषय-यश-ऐश्वर्यफलिका ( अर्चन-                   |     |
|                      | भक्त्यन्तर्गता )।                               | 928 |
| तामसी भक्तिः         | हिंसा-दम्भ-मात्सर्यफिलका (अर्चनभक्त्यन्तर्गता)  | 928 |
| कर्मज्ञानिमथा        | उत्तमा-मध्यमा-प्राकृतभेदभिन्ना ( सत्त्व-        |     |
|                      | गुणतारतम्यभेदेन त्रिविधभक्तभिन्ना, वान-         |     |
|                      | प्रस्थाधिकृता च )।                              | 928 |
| उत्तमभक्तः           | सर्वभूतग्रहणसमयेऽपि चित्तद्रवावस्थाप्रविष्ट-    |     |
|                      | भगवदाकारतया सर्वत्र भगवद्भावनोपपन्नः।           | 928 |
| मध्यमभक्तः           | ईश्वरादिपु प्रेमादियुतः चित्तस्य किञ्चिद्-      | 924 |
|                      | द्रवावस्थायुक्तः।                               | 924 |
| प्राकृतभक्तः         | द्रवावस्थारहितोऽि तदथं श्रवणादिभागवत-           |     |
|                      | धर्मानुष्ठानशीलः।                               | 924 |
| ज्ञानमात्रमिश्रा     | भगवद्गुणश्रवणेन द्रवावस्थां प्राप्तस्य चित्तस्य |     |
|                      | धारावाहिक्यनवच्छिन्ना सर्वेशविषया वृत्तिः।      |     |
|                      | ( द्रवावस्थाप्रविष्टभगवत्स्वरूपभानस्य त्रिवि-   |     |
|                      | धत्वात् त्रिविधा, भिक्ष्विधकृता च )।            | 924 |
| प्राकृतो भागवतोत्तमः | प्रपञ्चसत्यत्वभानसहितः ।                        | १२६ |
| मध्यमो भागवतोत्तम    | ः प्रपञ्चिमध्यात्वभानसहितः ।                    | 925 |
|                      | प्रकारद्वयेनापि प्रपञ्चभानविरहितः।              | १२६ |
| अचिरादिमार्गः        | अचिरादिदेवताद्वारा ब्रह्मपुरुषगमनसाधनभूतः ।     | 960 |

| देवपथः                  | अचिरादिदेवताद्वारा ब्रह्मपुरुषगमनसाधनभूतः | 909 |
|-------------------------|-------------------------------------------|-----|
| <b>ब</b> ह्मपथः         | 17                                        | १७१ |
| दक्षिणी मार्गः          | धूमाभिमानिदेवताद्वारा देवसेवासाधकः।       | 999 |
| <b>बितृयानम्</b>        | 27                                        | 909 |
| धूमादिमार्गः            | 27                                        | 909 |
| षड्विधं कर्म            | केवलसात्त्विकाद्यन्यतमम् ।                | 908 |
| केवलसात्त्विकम्         | भगवद्घ्यानादिकं ( निःशेषपापहरम् ) ।       | 908 |
| सात्त्विकराजसम्         | हिंसारहितकायक्लेशादिरूपम् (प्रायेण        |     |
|                         | दुष्कर्मविशेषहरम् )।                      | 908 |
| सात्त्विकतामसम्         | हिंसासहितं नित्यकर्म (पापसंविलतं          |     |
|                         | पापविशेषहरम् ) ।                          | 908 |
| राजसम्                  | हिंसारहितं काम्यम् ( कर्मफलभोगानुकूल-     |     |
|                         | चित्तनैर्मल्यकरं न पापहरम् )।             | १७४ |
| राजसतामसम्              | हिंसासहितं काम्यम् (भोगानुक्लिचित्त-      |     |
|                         | नैर्मत्याद्यायकमपि दुःखसंवलितसुखा-        |     |
|                         | धार्यकम् )।                               | 908 |
| केवलं तामसम्            | शास्त्रनिषिद्धलक्षणम् ( हिंसारहितं हिंसा- |     |
|                         | समेतं च दुःखैकसाधनं चित्तकालुष्यकरम् )।   | 908 |
| त्रिविघं प्रायश्चित्तम् | सात्त्विकराजसाद्यन्यतमम् ।                | १७४ |
| सात्त्वकराजसम्          | हिंसारहितं कायक्लेशादिमत् ( पूर्वोक्त-    |     |
|                         | द्वितीयकर्मण्यन्तर्भूतम् )।               | 908 |
| सात्त्विकतामसम्         | हिंसासमेतं पापहरम् ( तृतीये कर्मण्यन्त-   |     |
|                         | र्भूतम् )।                                | 908 |
| केवलसात्विकम् ः         | भगवद्धचानादिलक्षणम् ( प्रथमे कर्मण्यन्त-  |     |
|                         | र्भूतम् )।                                | 908 |
| अनुतापः                 | पुनः पुनः पापचिकीर्षाप्रतिबन्धको मानसो    |     |
|                         | <b>ब्यापारः ।</b>                         | 900 |

| एकान्तभावः       | एकान्तभक्तिः परभक्तिरिति यावत् ।             | 996 |
|------------------|----------------------------------------------|-----|
| भिनतः            | रागावान्तरजातिः ।                            | 9८२ |
| ज्ञानम्          | बुद्धचवान्तरजातिः।                           | 963 |
| <b>प्रपत्तिः</b> | शरणाभिन्ना।                                  | 968 |
| <b>द्यारणम</b> ् | आत्मनिवेदन-दीनतान्यतरत्।                     | १८९ |
| आत्मनिवेदनम्     | जीवसमर्पणं स्थूलादिशरीरसमर्पणञ्च ।           | १८९ |
| जीवसमर्पणम्      | जीवत्वपरित्यागेन ब्रह्मणैकीकरणम्             | १८९ |
| शरीरसमर्पणम्     | गवादिसमर्पणवत्स्वसत्तात्यागः।                | १८९ |
| दीनता            | कदाचित्कृपया तत्सन्निधौ तन्मूर्तिसन्निधौ     |     |
|                  | वा स्वस्यानुग्राह्यत्वज्ञापनम् ।             | 969 |
| सगुणशरणता        | वाग्मनस्तनुभिः परमात्मन आश्रयणम् ।           | १८९ |
| निर्गुणशरणता     | प्रपन्नाभावेन स्वस्मिस्तज्ज्ञानतस्तद्रति-    |     |
|                  | शालिता ।                                     | १९० |
| मुक्तिः          | वैजात्यशालितत्त्वभावोपलक्षितस्वाभिन्न-       |     |
|                  | भगवत्स्वरूपावाप्तिलक्षणा ।                   | १९० |
| विवर्तः          | पूर्वरूपापरित्यागेनोत्तरावस्थारूपः ।         | १९१ |
| कर्तृ त्वम्      | (ब्रह्मणो वेदविषये) सर्वेषां पुरुषार्थं-     |     |
|                  | सिद्धये नियतक्रमस्वराद्यपेक्ष्य पूर्वकल्पेषु |     |
| ·                | स्वकृतेनैव नियतेन क्रमादिना विशिष्ट-         |     |
|                  | वर्णानां प्रकृते निर्मातृत्वम् ।             | १९५ |
| <b>च्वं</b> स।   | सर्वेदा सतः कार्यस्यातीतावस्था।              | २०७ |
| <b>प्रागभावः</b> | सर्वदा सतः कार्यस्यानागतावस्था ।             | २०७ |
| अत्योन्याभावः    | प्रतियोग्यविशिष्टाधिकरणस्वरूपः।              | २०७ |
| अत्यन्ताभावः     | 11 21 22                                     | २०७ |
| अभिव्यक्तिः      | वस्तुनो वर्त्तमानावस्था ।                    | २०७ |

अनभिष्यक्तिः

वस्तुनोऽनागताद्यवस्था ।

200

लयः

सूक्ष्मतया कारणेष्वविभागः। (कार्यस्याः

तीतावस्था)

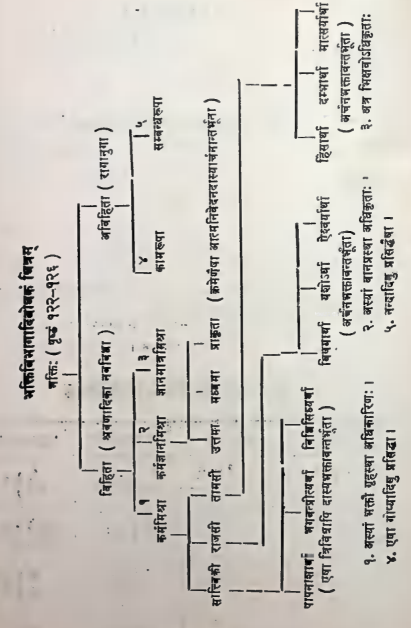
200

### ।। इति विशेषार्थबोधकपदसङ्कलनम् ।।

(१) ब्राब्दानां मातृकाक्रमेणावश्यकमपि निवेशनमेकार्थसम्बद्धानां शब्दानामे-कस्थल एवोपलब्धिर्भवत्वित्यभिष्ठायेण न कृतम्।

# अथ प्रत्यध्यायादिसूत्रसङ्कलनम्

| अध्यायः | आह्निकम् | अत्र सूत्रसंख्या | भाष्यकारमते |
|---------|----------|------------------|-------------|
| ₹.      | <b>१</b> | €<br>१६}२¤       | 9 } 7 €     |
| २       | <b>१</b> | २६ } <u>५</u> ५  | २९}48       |
| ₹       | <b>१</b> | <b>5</b> } ₹€    | d} 94       |
| ₹       | Ę        | 9•२              | 900         |



# अथात्र स्थितग्रन्थतद्भागग्रन्थकारनामानि

| ग्रन्थादिनाम     | <b>वृ</b> ष्ठम् |
|------------------|-----------------|
| पञ्चरात्रम्      | x               |
| श्रीभागवतम् ६    | , ७, १०, ११ इ०  |
| विष्णुपुराणम्    | ४, ५, ३८ इ०     |
| नारदीयम्         | ७, १८५          |
| तन्त्रम् ८,      | ११३, १२८ इ०     |
| रामायणम्         | १६              |
| भगवत्पादीयाः     | र्३             |
| वृद्धाः          | २५, ४६, इ०      |
| पराशरोपपुराण     | म् ३१           |
| पतञ्जलिः         | ४२              |
| चिरकारिकोपा      | ख्बानम् ४३      |
| बादरायणसूत्रम्   | ४३              |
| भगवद्गीता        | 8.8             |
| <b>पुराणा</b> नि | ४७              |
| वैष्णवम्         | 28              |
| स्कान्दम्        | ४८, १४० इ०      |
| वल्लव्यः         | 58              |
| आदिपुराणम्       | ६२              |
| बृहदारण्यकम्     | ६५, ८९ इ०       |
| गोपालतापिनी      | ६५, ११०         |
| माध्यकारः ( स    | वप्नेश्वरः) ६६  |
| पुराणेतिहासौ     | 65              |
| महाभारतम्        | ७०, ७४, ८५ इ०   |

| ग्रन्थादिनाम         | <b>वृ</b> ष्ठम्    |
|----------------------|--------------------|
| स्कन्दपुराणम्        | ও                  |
| योगसूत्रम्           | ७६                 |
| योगशास्त्रम्         | ७६                 |
| प्राचीनाः            | ७९                 |
| <b>ब्रह्मकाण्डम्</b> | . 60               |
| बादरायणः ८१          | ,८२, १३१ ई०        |
| काश्यपः              | 63, 63             |
| व्यासः               | <b>८३, १६० इ</b> ∙ |
| ञाण्डिल्यः           | ८३                 |
| ऋषिः                 | : 43               |
| श्रीमद्रामानुजान     | _                  |
| छान्दोग्यम्          | ८६                 |
| मोक्षधर्मः           |                    |
| ईश्वरगीता            | 90, 255            |
| श्रुतिः              | १०२, १८६ इ०        |
| पुराणम्              | १०२                |
| वाराहम्              | 203, 266           |
| मीमांसावार्तिकृ      |                    |
| वेदान्तसिद्धान्तः    | १०६                |
| पराशरोपपुराणा        | दि ११०             |
| मैत्रायणीयश्रुतिः    | १२                 |
| कालीपुरांणम्         | 222                |
| बृहन्नारदीयम्        | ११३                |
| 56                   |                    |

| भविष्यत्पुराणम्           | ११३     | 99    |
|---------------------------|---------|-------|
| द्रोणपर्व                 | ११४     | न     |
| वायुपुराणम्               | ११४     | ₹     |
| अगस्त्यसंहिता             | १२२     | ि     |
| विष्णुधर्मोत्तरम्         | १४१     | प     |
| मीमांसकाः                 | १४२     | क     |
| कापिलपञ्चरात्रम्          | १५०     | ਲੈ    |
| भविष्योत्तरम्             | १५०     | ক     |
| पद्मपुराणम्               | १५१     | न     |
| शातातपः                   | १५०     | হ     |
| श्द्राधिकरणम्             | १५३     | 34    |
| महाभारते मतङ्गीपाख्या     | नम् १५३ | PI PI |
| लिङ्गपुरागम्              | १५५     | 4     |
| याज्ञवल्क्यम्             | १५८     |       |
| वासिष्ठम्                 | १६१     | a     |
| रासपञ्चाध्यायी            | १६३.    | à     |
| बेदान्तसूत्रं तद्भाष्यं च | १६८     |       |
| अजामिलोपाख्यानम्          | १७३     | 1 8   |
|                           |         |       |

| भरतोपाख्यानम्                  | १७४       |
|--------------------------------|-----------|
| नारायणीयम्                     | १७९       |
| स्मृति:                        | १८१       |
| निबन्धः                        | १८३, १८९  |
| पाद्मम्                        | १८५-८७ इ० |
| कौर्म्यम्                      | १८५-८७ इ० |
| लैङ्गम्                        | १८५-८६ इ० |
| कात्यायनसंहिता                 | १८६       |
| नारसिंहम्                      | १८९       |
| <b>श्वेताश्वतरोपनि</b> ष       | द १९०     |
| अभियुक्ताः                     | १९२       |
| मात्स्यम्                      | १९४       |
| पञ्चशिखाचार्यः                 | १९६       |
| मन्त्रः                        | १२६       |
| वनपर्व                         | १९९       |
| वेदान्तसृत्रव्याख्य            | r 708     |
| शारीरकमीमांसा<br>भारीरकमीमांसा |           |
|                                | e, ,      |

### ।। इति प्रन्थादिनामसूचिका ॥

विशेष:--प्रावः सम्बन्धः

सम्मानेकविभयस्यन्तपदाना

प्रथमान्ततमा विपरिकामेनोल्लेक

इति जेयम्।

## भगवद्भक्तिचन्द्रिकोल्लासे मिलितपाठभेदादिसङ्कलनम्

| विद्यमानम्                   | मिलितम्                     | पङ्क्तिः | <b>वृ</b> ष्ठम् |
|------------------------------|-----------------------------|----------|-----------------|
| यदि सकृद्गता (?)             | ह्यपि सकुदुदिता             | १६       | 9               |
| रसिकां शाण्डिल्यसूत्रे युतां | रसदां शाण्डिल्यसूत्रेषु तां | े १९     | ٩               |
| फलिकां                       | फलदां                       | २०       | ٩               |
| रिप हि                       | रिप च                       | २१       | २               |
| रिखलै                        | रसिकै                       | 9        | ३               |
| स्तामानाद्यै विलसद-          | स्तां मानाद्यै विलसदनु-     |          |                 |
| नुबन्धा                      | बन्धां                      | 90       | ş               |
| न्यायै रथ                    | स्मामूरथ                    | १२       | ३               |
| न च गु                       | नवगु                        | 94       | Ę               |
| मुकुन्दादा                   | मुकुन्देन्दा                | 6        | 90              |
| सुषमा                        | सुखमा                       | २७       | 90              |
| तूणीधनुर्धारिणौ              | कोदण्डबाणान्वितौ            | १७       | ११              |
| बुध:                         | <b>बु</b> धैः               | 25       | 99              |
| रुदिता व                     | हृदि ताव                    | २३       | 98              |
| गुरुजनास्ते 🕂 ल              | गुरुजनात्प्रेमल             | २५       | 98              |
| पृष्ट:                       | विपृष्टः                    | १५       | 97              |
| दृशः + वि                    | दृशः स्याद्वि               | २२       | 92              |
| कृति कृतैः                   | कृतिकृते                    | ₹        | 93              |
| चिरेण                        | परं हि                      | ११       | 93              |
| मपि त                        | मथ त                        | १५       | 93              |
| न्त्+घ                       | न्तर्घाघ                    | २०       | 93              |
| सम्बभूव पुलकम्               | सम्बभूव पुलकान्वितगाः       | गो       |                 |
|                              | गद्गदस्वर उदश्रुलोचन        | : 11 &   | 92              |
| अभि तस्य                     | अभिनम्य                     | 9        | 98              |
| मितपद:                       | मितमदः ्                    | 99       | 98              |
| द्विधाऽभि                    | त्रियाभि                    | .१९      | 98              |

| शीलिन              | शालिन                  | d          | 98  |
|--------------------|------------------------|------------|-----|
| तर सं              | तव सं                  | 28         | १६  |
| समार-+मा           | समारब्धे मा            | 8          | 96  |
| परेषां सा          | परेष्टाप्त्या          | 90         | 99  |
| सुकृते             | ्र सुकृतै              | <b>२</b> २ | 96. |
| <b>सु</b> खोद्भा   |                        | २३         | 96  |
| + + <b>a</b> ai    | अक्षण्वता              | २          | 0 % |
| वर्णयामः           | वर्णनीयं               | 3          | 26  |
| स्वनेत्र           | सुनेत्र                | 90         | 80  |
| +++++              | संद्रावयत्याशु         | 98         | 90  |
| पा + मिति          | पारुहांसिम             | 98         | 90  |
| काचित्स्वा         | कापि स्वा              | २०         | 90  |
| मुक्तौ             | मुक्त्यै               | 90         | 98  |
| वपुः प्रादुर्भूतेन | मनः प्रादुर्भूतेन      | 93         | 98  |
| त्वस्याः           | न्वस्याः               | २५         | २०  |
| मुखमिखनः           | मुखमतितः               | 8          | २२  |
| यस्यासौ सुख        | कि वा यस्य श           | 90         | २५  |
| सोक्ता             | प्रोक्ता               | 9          | २६. |
| पश्यन्नाहितया      | पश्यन्नादृतया          | 90         | २६. |
| न्तमन्सा           | न्नमन्दा               | 90         | 75  |
| न्नमहतां           | न्नभजतां               | 99         | २६. |
|                    | ॥ इति पाठभेदसङ्कलनम् ॥ |            |     |
|                    |                        |            |     |

१. भगवद्भक्तिचिन्द्रकोल्लासग्रन्थः केवलप्रथमभक्तिप्राधान्यप्रकाशान्तो भक्तिचिन्द्रका-समानानुपूर्वीकः, ततः परमुदाहरणभूतव्लोकाः प्रायो भक्तिचिन्द्रकान्तर्गता एव । अयं सार्धेकादशप्रकाशपर्यन्तः खण्डित उपलब्धः । अस्य कर्ता नारायणतीर्यः एवेत्यनुमीयते । भक्तिचिन्द्रकैकोनित्रशत्पृष्ठपर्यन्तमयं चाठसंशोधन उपयुक्तः । बुलन्दशहरसमीपर्वित !स्याना'ग्रामिनवासिनां पण्डितकन्हस्यालालवैद्यमहोदया-नामयं ग्रन्थस्तद्भामिनवासिनां श्रीमतां हीरालालरस्तोगिमहोदयानां कृपातः श्रीमतां ढाँ मञ्जलदेवशास्त्रिणां द्वारोपलब्धः ।

